

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

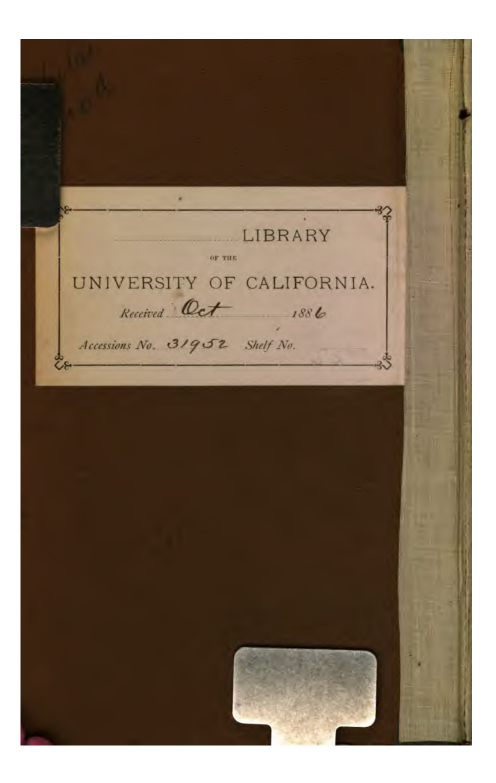
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









1672 188 (; c)

# Kleine Schriften

· von

## Christoph Sigwart,

Profeffor ber Philosophie an ber Univerfitat Tübingen.

Bweite Reihe.



Freiburg i/B. und Tubingen 1881.

Akademische Berlagsbuchhandlung von 3. C. B. Mohr. (Paul Siebed.)

Das Recht der Uebersetzung in fremde Sprachen behält sich bie Berlagshandlung vor.

31952



Die Rebe, welche bieses Bändchen eröffnet, ift zuerst in der Beilage des Staatsanzeigers für Württemberg vom 5. April 1876 gedieckt worden, und hier nur insofern etwas abgekürzt, als einige Sähe weggelaffen sind, welchen keine allgemeinere Bedeutung zukam.

Die zweite und dritte Abhandlung sind aus hier geshaltenen Borträgen entstanden; die vierte ist ein revidierster Abdruck des auf Ostern 1879 erschienenen Programmes der hiesigen philosophischen Facultät. Die wenigen Bersänderungen, welche die Darstellung erfahren hat, bestehen theils in genauerer Ausstührung einzelner Punkte, theils in Weglassung überwiegend kritischer Stellen.

Die fünfte Rummer führt einige Gedanken weiter aus, welche ich in dem Artikel "Temperamente" in der pädagosgischen Encyclopädie von Schmid, Palmer und Wildermuth niedergelegt hatte.

Der lette Vortrag endlich ist in engerem Kreise ge= halten; sein Gegenstand wird das leichtere Gewand recht= fertigen, welches, wie ich hoffe, nicht so weit seine Gleich= artigkeit mit ernsteren Untersuchungen verhüllen wird, daß er nicht die Reihe derselben beschließen dürfte.

Tübingen, März 1881.

Der Verfasser.

B3377 S 6 1881

Sie

## Inhalt.

| Ueber bie sittlichen Grunblagen ber Wissenschaft         | Seite<br>1—23   |
|----------------------------------------------------------|-----------------|
| Der Kampf gegen ben Zweck                                | 2467            |
| Ueber die Natur unserer Borstellungen von räumlichen und |                 |
| zeitlichen Größen                                        | 68—114          |
| Der Begriff des Bollens und fein Berhaltniß zum Begriff  |                 |
| ber Ursache                                              | 115—211         |
| Die Unterschiede der Individualitäten                    | <b>212—25</b> 9 |
| Ueber die Eitelfeit                                      | 260-286         |

. • 



### Ueber die sittlichen Grundlagen der Wissenschaft.

Rede zur Feier bes Geburtsfestes bes Königs in ber Aula zu Tubingen am 6. Marz 1876.

In einer Stunde, in welcher wir ausammentreten, um ben Gefühlen ehrfurchtvollen Dankes gegen den boben Erhalter und Beschützer unserer Hochschule Ausdruck zu geben. ziemt es sich wohl auf das Ziel hinzublicken, das unsere aka= bemische Gemeinde sich stedt, und uns ben Sinn unseres gemeinschaftlichen Thuns zu vergegenwärtigen. 3ch fürchte ben Vorwurf nicht, daß sich darüber nichts Neues und nur Selbstverständliches fagen laffe; benn an bas, mas felbstverständlich ift, muß zulet in der Wissenschaft wie im Leben jede Ueberleaung und jede Entscheidung anknüpfen: und der Bhilosoph weniastens lernt in dem unaufbaltsamen Wechsel neuer Lehre alte und erprobte Wahrheit so schäpen, baß er in ber Wieberholung bes Alten keine Gefahr fieht. Ueberdem gilt der Gewohnheit und der herrschenden Mei= nung Vieles als längst ausgemacht und felbstverständlich, bei dem vorsichtigere Untersuchung doch noch das Recht hat, nach der Begründung seines Anspruchs zu fragen und ben Sinn festaustellen, in welchem biefer Anspruch gilt. wird heutzutage Niemand, auf beffen Stimme wir hören, bie Nothwendigkeit bestreiten wollen, daß der Staat die Wissenschaft pslege und wissenschaftliche Anstalten erhalte, daß eine Anzahl von Männern die Wissenschaft und ihre Lehre zum ausschließlichen Lebensberuf mache, und daß die Erkenntniß und Verbreitung der Wissenschaft von keiner Rücksicht beschränkt werden dürse; aber doch würden wir nicht durchweg gleichlautende Antworten erhalten, wenn wir fragten, was denn der letzte Grund dieser Nothwendigkeit und ihr eigentlicher Charakter sei.

Wir reden häufig von der Wiffenschaft, als ob fie ein selbständiges, wesenhaftes Dasein hätte, wie ein ausgedehn= ter Bau auf festen Fundamenten, in den wir nur einzutre= ten und deffen einzelne Räume wir zu durchwandern und unter uns zu theilen hätten, ober wie ein lebendiger Organismus, der aus unscheinbaren Anfängen wächst und sich entwickelt, Zweig um Zweig aus sich hervortreibt nach inneren Ge= setzen, die wir aus seiner Geschichte zu entnehmen trachten, und nach benen wir uns eine Vorstellung des vollen ausgemachsenen Ganzen entwerfen. Aber unter welchem Bilbe wir von foldem Sein und Leben ber Wiffenschaft reben mögen, es bleibt immer ein Bild, dem nur unsere Phantasie ein selbständiges Dasein verleiht. In ähnlichem Sinne reden wir auch von der Sprache, von ihrem Material, ihrem Bau, ihren Gesethen, ihrer Entwicklung, und vergessen oft dabei, daß die Sprache ihre wirkliche Existenz nur im Sprechen und Verstehen der Einzelnen hat; oder wir reden vom Staate als einer außer uns und über uns ftebenden Macht, wir leihen ihm eine Art von perfonli=

dem Dasein, ein Leben das Jahrhunderte oder Jahrtaussende dauert; und doch besteht der Staat nur durch den Willen und die Thätigkeit seiner Glieder, hat seine Festigsteit nur in ihrer Uebereinstimmung, und seine Macht nur dadurch, daß die Ordnungen des gemeinsamen Lebens bei der weit überwiegenden Zahl der Zusammenlebenden vermöge ihrer Interessen und ihrer sittlichen Gesinnung Anerkennung erlangen und den Willen erzeugen, diese Ordnungen zu ershalten.

So ist es auch mit der Wissenschaft; sie besteht und lebt nur in bem Geifte ber Ginzelnen; fie wurzelt in ihrem Gedächtniß und der Kraft ihres Denkens, und ihr Fortbeftand ist die ununterbrochene Arbeit, durch welche der Gin= zelne das Wiffen erwirbt, fich gegenwärtig halt und erweitert, ihre Zukunft endlich ruht darauf, daß ftatt der abfterbenden Generationen immer neue und neue Reihen die= selbe Arbeit des Lernens und Forschens wieder beginnen und weiter führen. Wohl mag es uns, wenn wir den immer wachsenden Umfang des Wiffens bedenken, mit einer Art von Bangigkeit erfüllen, daß in fo zerbrechlichen und engen Gefäßen eine fo unermegliche Fulle koftbaren Gutes aufbewahrt werden foll, und wir fragen besorgt, wohin es kommen mag, wenn ein immer kleinerer Bruchtheil bes gesammten Schapes wirklicher Besit eines Ginzelnen werden, als lebendiger Gedanke in ihm vorhanden sein und in Andern erzeugt werden wird. Und wie zum Troste wenben fich bann unfere Blide hinauf zu ben weiten Räumen, in denen schwarz auf weiß die Wissenschaft von Sahrhunberten und Jahrtausenben ihre dauernde greifdare Wirklichkeit hat, und die lange Kunst der Vergänglichkeit des kurzen Lebens entrückt ist. Aber es ist ein melancholischer Trost; denn erst recht dringlich fragen uns diese Bände, wie viel lebendige Kraft nöthig sei, um die erstarrten Gedanken aus dem Todtenschlafe zu erwecken, und es muthet uns an, als sollten wir einen Gletscher mit dem Hauche unseres Mundes küssig machen.

Je beutlicher wir uns aber vergegenwärtigen, daß die Wirklichkeit der Wissenschaft nur in dem Bewußtsein der einzelnen Wissenden ihren Sig hat, desto sicherer stellt sich die Frage ein, woher wir denn das Recht haben, von der Wissenschaft in der Einzahl, wie von einem einheitlichen geschlossenen Sanzen zu reden. Wo ist sie, diese Wissenschaft, wessen Wissen sit sie und welcher Geist besitzt sie?

Es scheint nicht schwer, eine Antwort auf diese Frage zu geben. Wie die deutsche Sprache von keinem Deutschen ganz gesprochen, von keinem ganz verstanden wird, aber doch eine in sich zusammenhängende, von gleichartigen Reseln beherrschte Summe von Wörtern und Wortverbindungen bildet, die von Deutschen gebraucht werden; wie ein Theil des Wortvorrathes allen gemeinsam und verständelich, ein anderer Theil nur in kleinen Kreisen im Gebrauche ist, und jeder zuletzt eine individuelle Auswahl trifft, um seine Gedanken zu bezeichnen, so scheint es auch mit der Wissenschaft zu sein. Von dem unermeßlichen Gesammtges biete des Wißbaren hat jeder einen besonderen, von dem Besitze aller anderen unterschiedenen Theil inne; Einzelnes

ist ihm allein bekannt, anderes theilt er mit Wenigen, ans deres mit einem größeren Kreise; noch anderes, die eles mentarsten und einsachsten Kenntnisse, die uns der Verlauf des Lebens selbst zu erwerben zwingt, sind in Aller Hand. Wenn wir also von der Wissenschaft als einheitlichem Ganzen reden, könnten wir die Summe des Wissens aller Einzelnen meinen, die sich durch vielsach ineinandergreisende, aber doch nirgends sich deckende Kreise bildlich darstellen läßt, und der Zusammenhang des Ganzen bestünde darin, daß, wie Glieder einer Kette, das Wissen des Einen in das der zunächstehenden Anderen eingreift, und ergänzend und fortführend sich daran anschließt.

Bei genauerer Betrachtung aber werden wir uns doch bebenken, dieser Summe alles dessen, was die Einzelnen wissen, dem in seiner Bollständigkeit gedachten, aber nirgends greisbaren Conglomerate ihrer Kennntnisse, den stolzen Namen der Wissenschaft zu geben. Dächten wir auch die Kenntnisse der mannichfaltigsten Art so lückenlos aneinandergefügt, daß sie sich zu einem annähernd vollständigen Bilde der Welt gestalteten, fänden wir das ganze Universum in den einzelnen Geistern abgespiegelt wie in den taussend Facetten eines Insektenauges, deren jede einen Bruchteil desselben enthielte — es sehlte uns das Auge, das jenes Mosaik betrachtete, es sehlte uns die Seele, für welche jenes Ganze da wäre und einen Werth hätte.

Nicht in dieser äußerlichen Aneinanderreihung können wir die Einheit der Wissenschaft suchen; sie hat ihre Existenz als gewußter und gewollter 2 weck. Nicht dort ers

kennen wir Wissenschaft an, wo zufällig Kenntnisse entstehen, wie sich eben der Neugier die Gelegenheit zur Beobachtung bietet, oder das Bedürfniß des Lebens auf die Natur der Dinge zu achten zwingt, oder ein glücklicher Einfall eine allgemeine Wahrheit richtig trisst; sie ist uns weder ein Geschenk einer von selbst sich entwickelnden Natur, noch ein bloßer Nebenerwerb bei der Befriedigung unserer Bedürfenisse, sondern eine mit Bewußtsein übernommene Aufgabe und ein Gegenstand planmäßiger Arbeit; erst ein Ideal des Wissens, auf das wir unsern Erwerd von Kenntznissen beziehen, macht denselben zur wissenschaftlichen Thäztigkeit, und wir messen die Reinheit und Stärke des wissenschaftlichen Sinnes an der Klarheit, mit der das Ideal der Wissenschaft gedacht wird, und an der Sicherheit, mit der es unser Thun regelt.

Entwersen wir uns aber dieses 3beal in seinen Hauptstigen, so enthält es zuerst die extensive Bollständigsteit unserer Erkenntniß. Ein treues Bild des Universsums, das unabsehdar nach Raum und Zeit vor uns sich ausdreitet, soll gezeichnet werden; der Riß des Weltbaus soll in seinen Maßen vor uns liegen; mit gleicher Klarheit suchen wir die Vertheilung der kosmischen Massen, welche die immer sich schärfende Sehkraft der Telestope in den zurücksliehenden Fernen des Weltraumes erblickt, wie die Lagerung der Atome in dem kleinsten Splitter von Masterie zu ergründen; auf der ganzen Erdoberstäche soll sich keine Höhe und keine Tiese unserem Auge und unserer Wessung entziehen, kein Gewässer rinnen, keine Pstanze

wachsen, kein Thier sich regen, das wir nicht kennen; wir fragen selbst den Wind, von wannen er kommt und wohin er fährt. Das Unbekannte, wo es sei, empfinden wir wie einen Borwurf, von dem uns zu befreien keine Anstrengung zu groß, keine Unternehmung zu gewagt dünkt.

Sbenso verfolgen wir rūciwärts in der Zeit die Geschichte der Welt; aufgerollt vor unsern Blicken soll die Bergangenheit des Alls liegen; wir wollen im Geiste zusehen, wie seit Myriaden von Jahren die Himmelskörper ihre Kreise gezogen, wie die Erde sich geballt und ihre Obersstäche sich geschichtet hat, wie die Geschlechter der Pslanzen und der Thiere auf ihr erschienen und wieder verschwunden sind; und zuletzt soll die Geschichte unseres eigenen Geschlechtes uns erzählen, wie die Bölker gelebt und das vielverschlungene Retz ihrer rastlosen Thätigkeit über die Erde gesponnen haben, wie sie gedacht und gesprochen und von welchen Ideen ihr Geist, von welchen Regungen ihr Gemüth bewegt worden ist.

Aber ein solches Gesammtbild der Welt wäre ein verwirrendes Chaos von Formen und Vorgängen, das sestzuhalten keine Einbildungskraft ausreichte, wenn es nicht unsern Begriffen gelänge, Ordnung und Uebersicht in die Vielheit zu bringen und die unzählbare Menge des Einzelnen in das seste Fachwerk von Sattungen und Arten zu
stellen. Erst dadurch erhebt sich ja die Wahrnehmung zur Erkenntniß, daß wir vergleichend und unterscheibend das Einheitliche und Gemeinsame in dem Vielen heraussinden und in festen Abständen seine Unterschiede abftusen, bis uns ber Stammbaum vorliegt, aus dem die Rähe oder Ferne der Wesensverwandtschaft aller Dinge abzulesen ist. Ein Spftem von Begriffen in der Welt verwirklicht zu denken, ist die zweite Forderung unseres wissenschaftlichen Ideals.

Aber neben der extensiven Vollständigkeit und der logischen Ordnung ist noch ein Drittes barin enthalten die durchgängige Gesetlickteit. Alles was ist und ge= schieht als nothwendig zu begreifen, in seinem Hervorgeben aus bestimmenden Urfachen nach allwaltenden unveränder= lichen und unfehlbaren Gesetzen zu verstehen, ist uns die bochfte Vollendung des Wiffens: nur basjenige Gebiet gibt uns das Gefühl wirklicher Herrschaft, in dem wir solche Gesete ergründet haben und nach ihnen den aus jeder Kom= bination mit Nothwendigkeit eintretenden Erfolg voraussa= gen können. Längst hat das ruhelose Beiterbringen der Forschung die Grenze überschritten, welche der Erkenntniß strengen Causalzusammenhanges durch den Unterschied des geistigen Lebens von dem materiellen Gescheben gezogen schien; die Gedanken und Bilber, die verschwiegen durch unsere Seele ziehen, die Handlungen unseres Willens und bie Ausbrüche der Leidenschaft muffen, wenn eine ftrenge Wiffenschaft von der Seele möglich sein soll, ebenso festen Gesetzen gehorchen als der Gang der Magnetnadel und ber Schlag des elektrischen Funkens, und der vollendeten Erkenntniß müßte es gelingen, den weiteren Gang der Geschichte mit berselben Sicherheit vorauszusehen, wie eine Monds= finfterniß ober einen Benusdurchgang.

Mögen wir noch so weit von der Berwirklichung diesses Ideals entfernt sein — das klare Bewußtsein desselben und der seste Glaube, daß es unsere Aufgabe sei, dasselbe zu verwirklichen, scheidet uns von dem Abenteurer, der planlos auf Entdeckungen ausgeht, wie von dem Lohnarsbeiter, der sich für Zwecke müht, die er nicht kennt, einigt dagegen die gesammte Thätigkeit aller Sinzelnen und gibt ihrem Zusammenwirken Richtung und Maß.

Woher aber haben wir die Züge dieses Ideals genommen und woraus entspringt der Wille es zu verwirklichen?

Wenn wir die Geschichte fragen, auf welchem Wege ber Mensch sich aus der Berwirrung erhebt, in welche ibn die von allen Seiten auf ihn einstürmenden Eindrücke der äußeren Natur, in welche ihn die Unruhe seiner eigenen Triebe und der stete Kampf ums Dasein zu fturzen droben, so seben wir überall ihn zuerst damit beginnen, daß er in seine eigene Thätigkeit Ordnung und Plan, Sinn und Bernunft bringt, unter flar gedachte Zwede bie Mannich= faltigkeit seiner Strebungen und Triebe beugt, das gemein= same Leben nach Sitte und Recht ordnet und damit ein für Alle gultiges, über feinem Belieben ftebendes Gefet anerkennt. In dem Bewußtsein deffen, was er foll. vollzieht er zuerst den Gedanken einer spstematischen Ginheit, der vernünftigen, von Grundsätzen beherrichten Ord= nung einer Bielheit von Besen und ihrer Beziehungen; benn sein Wollen ist nur bann vernünftig, wenn es aus Einem Gedanken den Bechsel seiner vielfältigen Thätigkeit regelt.

Das Bewuftsein eines Zweckes, den er sich sett, eines Gesetzes, das er sich gibt, einer Pflicht, die er anerkennt, gibt ihm das Gefühl seiner Burde als eines freien und vernünftigen Wesens; in diesem hebt er sich aus dem Zu= sammenhange der vernunftlosen Natur beraus, und ftellt fich ihr gegenüber als ein Besen eigener Art; fie ift ihm ber Schauplat seiner Thätigkeit, das Gebiet, auf dem er zu berrichen berufen ift. Und so scheidet er zuerst in ihr, was ibm freundlich entgegenkommend die Mittel zur Er= reichung seiner Zwecke bietet, und was feindlich widerstrebend ihn zu Kampf und Ueberwindung herausfordert, die guten und die bofen, die lichten und die finstern Gewalten. Aus seinem Wollen, das Zwede in der Welt verwirklicht, entspringen die Motive, die ihn brangen, sein Berhaltniß zu ihr zu verstehen; je beutlicher er seiner vernünftigen Freiheit sich bewußt ist, desto mehr rückt er in den Abstand von den übrigen Dingen, von dem aus er fie ju überseben vermag; erst dann kann er sich berufen glauben, sie mit seinem Wissen zu umspannen und in sich selbst alle ihre Strahlen in Ein Bild zu vereinigen.

Nur aus sich selbst kann er zulett das Maß dessen nehmen, was er als höchstes Ziel für sich anerkennt; nichts Aeußeres, was ist und geschieht, kann ihm sagen, was er als sein höchstes Gut, als den Zweck seines Daseins zu betrachten habe. In dem Stoff des Wissens freilich ist er von außen abhängig; was da ist und geschieht, kann er

nur badurch erfahren, daß die Dinge auf seine offenen Sinne einwirken; aber diese Einwirkungen, zerstreut und zufällig wie sie der natürliche Berlauf ihm zuführt, könn= ten ibn niemals zwingen, sie zu einem Ganzen zu vereini= gen, und niemals die Idee eines allumfaffenden Syftems Wohl ift von Anfang an ein natürlicher Er= kenntnißtrieb in ihm lebendig, und sucht balb bieses bald jenes zu beobachten und zu begreifen, und aus ihm ent= nimmt er die Formen, in benen sein Wissen sich gestal= ten muß; aber was ihn seine Natur zu thun treibt, kann fich erft bann zu einem festen Zwecke, zu einer unwiderruf= lichen Aufgabe gestalten, wenn er den Werth dieses Triebes begreift und ihn als einen Theil seiner Bestimmung aner= kennt, die zu erfüllen er verpflichtet ift. Was er wiffen kann, ist ihm durch die Welt und seine geistige Organisation vorgeschrieben; daß er wiffen foll, entspringt aus feiner fitt= lichen Natur und kann nur von seinem Willen bejaht wer-Und diesen Primat des Wollens auch auf dem wis= senschaftlichen Gebiete könnte selbst die vollendete Wiffen= schaft nicht aufbeben. Gelänge es uns auch, mit mathematischer Genauigkeit die Formeln aufzustellen, nach denen das wirkliche Denken und Thun der Menschen vor sich geht, fie würden uns nicht belehren über das was fein foll, fo wenig als die Moralftatistit und überzeugt, daß jährlich so und so viele Verbrechen begangen werden sollen : es ift uns ja nicht gegeben, unserem lebendigen Thun nur zuzusehen, und es wie ein fremdes Ereigniß zu zergliedern; indem wir das thun, wollen wir, und die vollste theoretische Ueber=

zeugung, im Wollen von einer unausweichlichen Nothwenbigkeit bestimmt zu sein, könnte weber den Unterschied zwischen dem ausheben was geschieht und dem was geschehen soll, noch unser Wollen hindern, immer wieder über das Gegebene hinauszustreben. Das Erste und Höchste ist immer die Ueberzeugung von dem, was unsere letze Bestimmung ist; und nur weil uns aus dem Bewußtsein dieser Bestimmung die Idee der Wissenschaft sließt, ist sie da als Ausgabe, und verwirklicht sie sich in ununterbrochenem Fortschritt.

Es erklärt sich baraus, daß die dem Wollen und Sanbeln des Menschen entnommenen Begriffe zuerst die leitenben Gesichtspunkte für die Erkenntniß der Welt werden; er sucht sie in demselben Sinne zu verstehen, in welchem er sich selbst und sein bewußtes Thun versteht, aus ben leitenden Awecken. Wenn Sokrates den planlosen und fruchtlosen Phantasieen der älteren Naturphilosophie entgegen ein festes und seiner Sache gewisses Wissen fordert, ba beginnt er mit der Forderung, daß der Mensch wiffen soll, was er will, daß er in einem deutlich gedachten Be= griffe sich zuerst über sein eigenes Thun Rechenschaft gebe. Seine ethische Richtung wirkt in Platon nach; die ewigen Musterbilder, nach denen die Welt geschaffen ift, durch welche sie allein erkannt werden kann, finden ihre Einheit in der Idee des Guten; und ebenso ift für Aristoteles ber Gedanke des Amecks ber Schlüssel, mit dem er in alle Rathsel einzudringen strebt; Ratur wie sittliche Welt werden ihm verständlich, wenn er sie als ein von Zwecken be= herrschtes Werden betrachtet. Das Interesse, die Welt als

ein zwedvolles Ganze zu versteben, drängt Platon und Aristoteles zum Monotheismus; benn der Polytheismus, ber in der Welt nur die getheilten Kreise von einander un= abbängiger Gewalten sieht, ift seiner Natur nach ber die Einheit suchenden Wiffenschaft feind. Umgekehrt bat der Monotheismus der jüdischen und driftlichen Religion den fruchtbaren Boden für die Idee einer allumfaffenden, die einheitlichen Gesetze bes Universums erforschenden Wiffenschaft gegeben. Ober in welcher andern Form konnte zuerst ber Gedanke aufgeben, daß himmel und Erde von Ginem Gedanken umfaßt, und daß der Mensch berufen ift, diesen Gedanken zu verstehen, als in dem Glauben an Einen Schöpfer, der himmel und Erbe gemacht und den Menschen nach seinem Bilbe geschaffen bat? in welcher Form konnte wirksamer ausgesprochen werben, daß nichts zufällig ift und die Dinge nicht nach blindem Ungefähr in verworrenen Bahnen fich freuzen, als in dem Gedanken einer Borfebung, ohne deren Willen kein Sperling zu Boden fällt? Theils bie allzu menschlichen Bilder, welche fich an biefe religiösen Gedanken knupfen und die damit verwandte Reigung, in Wundern die göttliche Wirksamkeit sinnlich anzuschauen, theils die Erinnerungen an die Kämpfe gegen die Dogmen ber Kirche, unter benen die Wiffenschaft großgewachsen ift. lassen leicht die durchschlagende Bedeutung jener Grundan= schauungen bes driftlichen Glaubens für die Entwickelung der wissenschaftlichen Ideen unterschätzen; aber es genügt ein Blid auf die eigentlichen Begründer der großen Grund= fäte heutiger Forschung, auf Galilei und Kepler, um zu sehen, was ihnen die driftliche Gottesidee war. Die Erforschung der Gesetze, durch die alles nach Maß und Gewicht bestimmt ist, hat für Galilei nur einen Sinn, wenn wir an die Stetigkeit und durchgängige Allgemeinheit der Naturgesetze glauben; und dieser Glaube hat zu seinem Fundamente den Glauben an den allmächtigen und weisen Schöpfer, der die Welt nach bestimmten Zwecken geordnet hat; und ebenso ist Kepler's Sinnen und Rechnen von dem Gedanken getragen, die Harmonie in der Welt zu sinden, welche das Werk einer unendlichen Intelligenz haben muß.

Wir bescheiben uns heutzutage, und mit Recht, ben göttlichen Weltplan zu erforschen und die Zwecke einzeln nachzuweisen, zu benen alles gerabe so geordnet ift; aber auch in ben Gebieten, die am sichersten vor jedem Bergleiche mit menschlichem Thun geschützt zu sein scheinen. verrathen die Grundbegriffe noch den Boden, auf dem fie gewachsen find. Wenn bie Mechanik alles Geschehen auf Rräfte zurückzuführen trachtet, die unabänderlichen Gefeten geborchen, so erkennen wir leicht in bem Ausbrucke Kraft noch das schattenhafte Bild unseres Wollens, das durch unsere Muskeln Druck und Rug zu üben Macht bat; und in dem Worte Geset klingt noch vernehmlicher der ge= bietende und Gehorsam fordernde Wille durch, der die Glieber eines Gemeinwesens in ihren handlungen an feste und unverbrüchliche Regeln bindet; und so haben wir auch in ber Mechanif nur bas übertragene Bilb eines Reiches, in bem jeder Einzelne willig die Aufgabe erfüllt, die ihm die

Ordnung des Ganzen vorschreibt, und eben darin die vollkommenste Erfüllung bessen, was zuerst die Forschung suchte.

Aber auch wo die wissenschaftliche Einsicht in die Ge= setmäßigkeit alles Geschehens uns noch nicht gelungen ift, laffen wir uns nicht irren; wir halten an dem wiffenschaft= Lichen Ideale fest, und das Recht dazu, und damit die Gultigkeit der höchsten Grundsäte wissenschaftlicher Forschung fließt zulett nur baraus, daß wir die Erkenntniß wollen muffen. Aus der Erfahrung läßt sich ja niemals die Un= möglichkeit des Zufalles und regelloser Verwirrung beweifen : es ist nicht so, daß die logische Ordnung eines Begriffsspstems, daß der durchgängige urfächliche Rusammenhang alles Geschehens mit handen ju greifen ware; aber mir verfahren so, als müßte die Welt erkennbar sein, wir balten an der Forderung fest, daß auch das scheinbar Verworrenste in durchsichtige Formeln sich muffe auflösen laffen, und wir alauben an ein immer fortschreitendes Gelingen, weil wir bie Wiffenschaft als eine Aufgabe betrachten, auf beren Erfüllung wir nicht verzichten dürfen. Mag uns noch so oft bie hoffnung täuschen, mag uns die Wahrnehmung, daß eine Theorie um die andere im Laufe der Zeiten fturzt, manchmal zweifelhaft machen, ob wir nicht einem für uns unlösbaren Rathfel gegenüberfteben, mag uns das Gefühl beschleichen, als ob schon wieder der Boden unter uns wanke, und mas wir bisher geglaubt zu der langen Reihe von Brrthumern fich gefellen werde - wir hielten es für un= männliche Schwäche, uns barum ber ffeptischen Stimmung hinzugeben, welche die Hände in den Schoß legt, weil zu

einer so unendlichen Aufgabe unsere Kräfte nicht zureichen. So wenig die Gesetzebung beshalb rastet, weil es doch nicht möglich ist, die Verbrechen zu verhindern und das goldene Zeitalter des allgemeinen Friedens herbeizuführen, so wenig rastet die Forschung, ihr Ziel zu verfolgen; hier wie dort ist es die verpstichtende Krast der sittlichen Idee, welche die immer erneuten Anstrengungen fordert.

Auf dieser ruht es, daß die Pflege der Wiffenschaft nicht der perfönlichen Liebhaberei der Ginzelnen überlaffen, sondern als eine gemeinsame Angelegenheit und als ein Theil ber Aufgabe erkannt ift, welche ber in ben Staatsorbnungen zusammengefaßte und wirksame Gesammtwille sich sest; und baraus ergibt sich, daß die Arbeit an ber Wiffenschaft ein Beruf werden kann und soll, eine der Formen, in denen der Einzelne seine Kraft in den Dienst des Ganzen stellt. Aus dem Bewußtsein des gemeinsamen Riels geht bas Rusammenwirken Aller, welche die Wiffenschaft betreiben, die Gliederung der Wiffensgebiete, die Theilung der Arbeit ber= por; sie murbe ber Wissenschaft feindlich sein, sobald sie bas Bewußtsein der Gemeinschaft aufhöbe, und es babin fame, daß die einzelnen Gebiete, wie revolutionare Provinzen eines großen Reiches, fich für felbständig erklären und die anderen ignorieren und migachten, ober fehbeluftig und eroberungsfüchtig ihre besonderen Gesetze auch den andern aufdrängen wollten.

Weil das Wissen eine gemeinsame Angelegenheit ist, werden wir auch nur dem zugestehen, daß er mit wissensschaftlichen Sinne arbeite, der lernend und lehrend in die

gemeinschaftliche Arbeit eintritt. Weber wer verschmähte, sich den Erwerb anderer zu Rupe zu machen und den schon begonnenen Bau weiter zu fördern, wird uns als ein Mann ber Wiffenschaft gelten, noch ber gelehrte Schatgraber, ber im Dunkel ber Ginfamkeit nur zu eigener Befriedigung Renntniffe sammelt und mit ihrer Mittheilung geist. Darum fordern wir von jedem, den wir als vollberechtigtes Mitglied unserer Gemeinschaft anerkennen follen, daß er nicht blos bie Kraft habe, sondern auch ben Trieb und den Willen bethätige, an ber Förderung des gemeinsamen Wiffens Theil zu nehmen und durch Schrift ober Wort zu lehren. Und wie keine sittliche Gemeinschaft die Pflicht abweisen kann, ihre Grundfäte bem nachwachsenden Geschlecht einzupflanzen und basselbe zur Fortführung ihrer Aufgabe zu erziehen, so geht auch aus dem Wesen der Wissenschaft die Pflicht der Er= ziehung zur Wissenschaft hervor.

Nicht barin allein sehen wir ja das Ziel unseres Berufes, unsern Schülern ein bestimmtes Maß von Kenntnissen
mitzutheilen, das ihnen etwa für die spätere Prazis unentbehrlich wäre, sondern darin, ihnen das Ziel des vollendeten Wissens vorzuhalten, damit sie den weiten Blick und
den freien Geist gewinnen, den die Richtung auf das Ganze
der Wissenschaft verleiht, und ihnen die Regeln der Forschung und die Methoden zu zeigen, welche die Idee des
Wissens in jedem Gebiete vorschreibt.

Denn davon muß überall jedes vernünftige Thun aus= gehen, daß es an den Zwecken die Mittel und an dem Plane des Ganzen den Werth jedes einzelnen Bersuches mißt; barum fragen wir zuerst, was als Wahrheit gelten barf und mas nicht; mas als strenge bewiesen für alle feststehen muß, und auf welchen Wegen die Beweise zu erbringen find; wo die feine Grenglinie läuft zwischen der Gewißbeit und ber Vermuthung, zwischen ber Wahrheit und ber Wahr= scheinlichkeit, zwischen der Thatsache und der Hypothese. Je deutlicher das Bewußtsein über die Bedingungen des Er= kennens, desto empfindlicher ist das wissenschaftliche Gewissen, desto strenger die Kritik, in der dieses Gewissen sein Urtheil Nichts beweist so deutlich für die Vertiefung fällen soll. und Verschärfung der ethischen Forderungen, welche das Ideal der Wiffenschaft einschließt, als die klare Ginficht, die in jedem Gebiete allmählich über die dem Gegenstand ange= meffene Methode gewonnen wird, und die Strenge, mit ber wir darauf achten, daß diese Methoden befolgt werden; fie stellen die Moral der wissenschaftlichen Thätigkeit dar, den Inbegriff der Regeln, die für den Dienst an der Biffenschaft die Natur des Zweckes vorschreibt.

llebersehen wir die Entwicklung des wissenschaftlichen Geistes in den letten Jahrhunderten, so finden wir als den hervorstechendsten Zug des Fortschrittes nicht sowohl die ungeahnte Erweiterung des Wissens, sondern vor allem das, woraus diese Erweiterung erst entsprungen ist, daß nemlich immer schärfer auseinandertritt, was individuelle Meinung und was fester Erwerd für alle Zeit ist. Es liegt ja in der Natur der Sache, daß der menschliche Geist, ungeduldig zu seinem Ziele zu gelangen, durch Gebilde seiner Phantasie die Lücken ergänzt, die er durch Beweise nicht füllen kann,

und geneigt ift für wahr zu halten, was ihm Rusammenbang und verständliche Einheit in bas Studwerk seines Wissens zu bringen vermag. Richt bloß die Philosophie, die bas Ibeal einer einheitlichen allumfaffenden Erkenntniß als die eigentliche Triebkraft unseres Strebens lebendig zu er= halten berufen ist, hat seit Platon die Dichtung zu Hilfe gerufen, um in festen und bestimmten Bugen zeichnen zu können, was sie ahnte und suchte; auch den nüchternsten Wiffenschaften ift es nicht erspart, in unbeweisbaren Borstellungen die Einheitspunkte zu suchen, aus denen sich die einzelnen Thatsachen zu einem sinnvollen und verständlichen Ganzen 'ordnen; weder die Atome der Chemie, noch die Entwidlungslehre ber organischen Wiffenschaften find mehr als die Formen, in denen wir heute unserer Ueberzeugung von einem einheitlichen Grunde einer unübersehbaren Menge von Ginzelnheiten Ausdruck geben. Aber unser Auge ist ge= schärft für den Unterschied zwischen Schein und Wahrheit: wir nehmen es schwerer, auf ungenügenden Beweis zu glauben und Glauben zu verlangen; und je lauter das fritische Gewiffen seine Stimme erhebt, besto friedlicher konnen nebeneinander die verschiedenen Wiffensgebiete besteben und fich die hand reichen. Die Ansprüche der Philosophie, ein absolutes Wiffen zu besitzen und in ihren Formeln den letten Sinn alles Seins und Werbens endgiltig ausqubrücken, sind verstummt; die wissenschaftliche Theologie weigert fich nicht mehr, die Grundfäte geschichtlicher Forschung auf ihrem Gebiete zuzulaffen, die Naturwiffenschaft kommt von dem Wahne zurud, als sei mit Attraction und Repulsion ober dem Geseze der Erhaltung der Kraft das Räthsel auch der geistigen Welt gelöst; und so gewinnen wir all-mählich gleiches Maß und Gewicht, nach dem die Wahrheit gewogen wird, wir disputiren nicht mehr darüber, ob etwas in der Philosophie falsch und in der Theologie wahr sein könne; es bildet sich ein gemeinsames Recht, dem sich alle unterordnen, ein festes Prozesversahren, nach dem die Streitigkeiten entschieden werden können.

Kaffen wir die Wiffenschaft unter dem Gesichtspunkte ber Erfüllung einer fittlichen Aufgabe, dann haben wir auch bas Recht von einem nationalen Charakter derfelben, von einer de utschen Wiffenschaft zu reden. Ihrem Ge= genstande nach ist die Wissenschaft kosmopolitisch; dieselbe Welt bietet fich allen bar, und dieselben Bedingungen ber Erkenntniß sind allen gestellt; und so fügt sich auch, was irgendwo an Wissen erworben wird, von selbst ineinander zu einem Gemeingute der Menscheit. Wohl aber besteben Unterschiede bes Sinnes, in dem die Wiffenschaft betrieben, und der Bollständigkeit, mit der das gemeinsame Riel ge= dacht und nach allen Seiten ins Werk gesett wird, ebenso Unterschiede der Lebendigkeit, mit der die ganze Nation die Wissenschaft als ihre Aufgabe anerkennt. Wenn wir mit Stolz von deutscher Wissenschaft reden, so meinen wir nicht sowohl ben Glang ihrer Erfolge, als die Reinheit der Gefinnung, die jede Vermischung mit fremdartigen Interessen verschmäht, und die, getragen von der Willigkeit, das wissenschaftlich Erkannte gelten ju laffen, freimuthig und rudfichtslos ber Wahrheit die Ehre gibt; wir denken an den großen Ver=

band unserer Universitäten, die, durch den Wetteiser aller Glieder des deutschen Volkes gegründet, in ihren Einrichtungen dahin zielen, jeder tüchtigen Kraft einen Wirkungstreis zu eröffnen, und die selbst wetteisernd jede im Kleinen ein Bild des Gesammtstrebens der ganzen Nation darstellen; wir rühmen uns, daß zwei Grundsäte an unsern Universitäten reiner und voller als irgendwo sonst verkörpert sind — die Einheit der Wissenschaft, die nur leben kann, wenn alle ihre Glieder in Wechselwirkung stehen, und die Regel, daß die Forschenden lehren und die Lehrenden sorschen, durch die allein eine nationale Erziehung zu wissenschaftlichem Sinne möglich ist.

Eine Pflanzstätte deutscher Wissenschaft in diesem Sinne zu sein ift unsere Hochschule unter dem Schute des hoben Kürstenhauses, dem sie ihre Gründung verdankt, redlich beftrebt gewesen; enger und durch mannichfaltigere Käden als vielleicht irgend eine andere mit dem Lande verbunden, dem fie angehört, hat sie doch nie ein Sonderleben geführt, son= bern ift gebend und nehmend in dem befruchtenden Berkehre bes gesammten beutschen Universitätslebens gestanden; burch fie will Württemberg seinen vollen Theil zum Bau der beutschen Wiffenschaft beitragen, und die ftets machsende Rahl ihrer Arbeiter soll den guten Namen erhalten, den Bürttembergs Anstalten immer gehabt haben. Ein dank= bares und ehrendes Andenken sei denen bewahrt, die nach treuer Arbeit aus unserer Mitte geschieden sind; ein auf= richtiges Willfommen benen zugerufen, die von nah oder fern kommen, ihre Arbeit mit der unseren zu vereinigen.

Das lebendige Bewußtsein aber, daß jede deutsche hochschule einem allgemeinen Zwecke bient, und bag jedes Blied des deutschen Volkes eine Aflicht gegen die deutsche Wissenschaft zu erfüllen hat und an ihrer Ehre Antheil nehmen foll, moge uns auch für die Butunft erfüllen, und eine Mahnung sein zuzuseben, daß Württemberg nicht nach= laffe das Seine zu thun und sein Kontingent von Arbeitern auf dem Felde des Wiffens zu ftellen. Und fo wende ich mich an Sie, Commilitonen, an alle, die ein lebendiges Intereffe für das Gedeiben der Wiffenschaft haben und die Rraft in sich fühlen, an ihrem Beiterbau zu arbeiten laffen Sie ben Gedanken nicht aufkommen, 3hr Pfund zu vergraben, um nachber zu sprechen: Ich weiß, daß du ein harter Mann bist und erntest, das du nicht gesäet hast; ver= wechseln Sie nicht die achte Bescheidenheit, welche die eigenen Leiftungen an der Sobe des unerreichten Zieles mißt, mit ber falschen, die sich ihr Ziel niedrig genug stedt, um auch ohne sonderliche Anstrengung nicht merklich unter demselben zu bleiben; bedenken Sie, daß es auch für die Wiffenschaft eine allgemeine Wehrpflicht gibt, und daß ihr Dienst fort= während die Freiwilligen unter seine Fahnen ruft, um die sich lichtenden Reihen zu erganzen.

Es ist zugleich ber Dienst bes Vaterlandes; und an biesen vor allem mahnt uns der Tag, an dem wir das Geburtssest unseres Königs seiern. Aufs Neue ist auch im letzten Jahre durch reichliche Zeichen königlicher Fürsorge uns der höchste Wille kund geworden, unsere Hochschule zu immer vollerer Thätigkeit auszurüsten; so durchdringe und

vereinige uns alle der Dank für die uns zugewendete Huld, der Wille, die königlichen Gedanken nach Kräften zu verwirklichen, und der Wunsch, daß in langer Zukunft seines edlen Strebens reiche Früchte zu sehen unserem Könige besschieden sei!



### Der Kampf gegen den Bweck.

Der zweihundertjährige Todestag Spinoza's, der am 21. Februar 1877 im haag durch eine Rebe Ernft Renans gefeiert murbe, und die Enthullung feines Dentmals am 14. September 1880 haben auf's Reue die Blicke der weitesten Kreise auf den kühnen und einsamen Denker gezogen, der, in dem ersten Jahrhundert nach seinem Tode verabscheut ober mißachtet, seit der Zeit, da Lessing, Jacobi und herder das Verständniß für ihn erschloßen, nicht bloß Gegenstand immer erneuten Studiums und immer forgfäl= tigerer Forschung geworden ift, sondern auch durch seine Bedanken einen tiefgreifenden Ginfluß auf die Entwicklung ber Philosophie geübt hat, ja gerade heutzutage als der Vertreter einer weitverbreiteten wiffenschaftlichen Richtung wie ein Lebendiger vor uns steht. Denn einer der hervorftechendsten und bezeichnendsten Büge feiner Weltanschauung ift die Läugnung der Gültigkeit des 3medbegriffes und die Bekampfung des Rechtes ibn irgendwie in der Wiffen= schaft zu verwenden; und gerade dieser mit all ber Strenge und Rudfichtslosigkeit, die ihn auszeichnet, von ihm vorge= tragenen Lehre kommt eine weit allgemeinere Bedeutung

zu, als der bestimmten Formulierung seiner Definitionen der Substanz, der Attribute und der Modi, aus denen er seine Sate über Gott, ben Menschen und bes Menschen wahre Freiheit entwickelt. Die einzelnen philosophischen Spsteme haben ja außer bem individuellen Gepräge, bas ihnen die eigenthümliche Faffung der metaphpfischen Grund= begriffe aufdrudt, noch gemiffe Gattungscharaktere, die, wie Stilgattungen in der Baufunft, die Anlage des Ganzen bedingen und durch alle einzelnen Glieder hindurchwirken, so daß nach ihnen die Verwandtschaften und die Gegensätze ber verschiedenen Weltanschauungen durchgreifend bestimmt Ein solches Gattungsmerkmal ist die Verwerfung bes Zweckbegriffs gegenüber bem Begriffe ber wirkenben Ursache. Was Spinoza in dieser Hinsicht aufgestellt, ift der classische Ausdruck einer großen hauptrichtung in der Auffassung der Welt; es ist einer der Gesichtspunkte, die au verschiedenen Reiten sowohl in der Philosophie als in den besonderen Wissenschaften immer wiederkehren; und es bient darum vielleicht zur Drientierung in einer Frage. welche fast jede wissenschaftliche Forschung berührt, wenn wir, an Spinoza zunächst anknupfend, uns über bie Bebeutung und das Recht diefer Läugnung der wissenschaft= lichen Gültigkeit bes 3medbegriffs Rechenschaft zu geben fuchen.

Nachdem Spinoza im ersten Buche seiner Ethik die Lehre entwickelt hat, daß aus Gott als der Einen unendlichen Substanz, deren verschiedene Seinsweisen wir als einzelne Dinge bezeichnen, die gesammte Welt mit strenger Nothwendigkeit hervorgeht, in allen ihren Theilen durch die Natur des unendlichen Seins unabänderlich bestimmt; nachdem er mit dem Sate abgeschlossen, daß die Dinge auf keine andere Weise horvorgebracht werden konnten, als sie wirklich hervorgebracht worden sind, so wenig als aus der Natur des Dreiecks je etwas anderes folgen kann, als daß seine Winkel gleich zwei Rechten sind, womit zugleich gesagt ist, daß alles Wögliche wirklich, alles Wirkliche nothwendig ist: wendet er sich im Anhange des ersten Buches gegen die teleologische Auffassung der Welt, gegen den Gesanken, daß Gott in der Hervordringung derselben durch einen Zweck bestimmt werde, und diesen aus freier Willkür verwirkliche.

Die Vorurtheile, sagt er, welche der Einsicht in die durchgängige Nothwendigkeit des Zusammenhangs der Natur entgegenstehen, wurzeln zulet in einem einzigen: in der Meinung nemlich, daß alle natürlichen Dinge um eines Zweckes willen wirken, ja daß Gott selbst alles auf einen bestimmten Zweck hinlenke; denn Gott, sagt man, habe die Welt um des Menschen willen geschaffen, den Menschen aber, damit er Gott verehre.

Dieses Vorurtheil entspringt baraus, daß die Menschen allerdings von Natur den Trieb haben, ihren Nugen zu suchen, und daß sie sich ihres Triebes bewußt sind. Sie handeln also allerdings nach Zwecken; sie wissen das von sich selbst, und erklären sich auch die Handlungen Anderer aus Zwecken; und bei dieser Erklärung beruhigen sie sich, weil sie gar nicht baran denken, nach den Ursachen zu fragen,

von denen fie jum Begehren und Wollen bestimmt werden, vielmehr aus Unkenntnig dieser Ursachen sich für frei balten. Sie finden ferner an sich selbst und in der äußeren Natur Vieles, mas ihnen als Mittel zur Erreichung ihrer 3wede nüglich ift, die Augen jum Seben, die Bahne jum Rauen, Offanzen und Thiere zur Nahrung; und da sie wissen, daß fie diese natürlichen Dinge nicht felbst verfer= tigt haben, und fie boch nur als Mittel für ihren Rugen betrachten, kommen sie auf den Gedanken, daß ein anderer ober andere da feien, welche über die Ratur Macht baben und das alles für fie bereit stellen. Den Gott ober die Götter aber, welche fie die Welt für ihre 3mede einrichten laffen, stellen sie sich nach ihrem eigenen Bilbe vor und schreiben ihnen Motive nach Anleitung ihres eigenen Sinnes zu; deßhalb glauben sie, die Götter thun alles für den Nugen der Menschen, um diese sich zu verpflichten und ihre Berehrung sich zu sichern; und darum ersinnen sie ihrerseits verschiedene Weisen die Götter zu verehren, damit diese sie besonders bevorzugen und die ganze Natur ihrer blinden Gier und ihrer unerfättlichen Habsucht zu Gefallen Je tiefer dieser Aberglaube einwurzelt, desto mehr treibt er wiederum, alles aus Zweckursachen nach dem Grundsate zu erklären, daß die Natur nichts umsonft thue. Darum glauben sie jest, daß die Uebel, die sie in der Welt finden, daber kommen, daß bie Götter ihnen wegen ber Beleidigungen zurnen, die sie ihnen angethan, oder wegen der Fehler, die sie sich in der Gottesverehrung ha= ben zu Schulden kommen laffen; und wenn sie sehen, daß Sutes und Uebles Fromme und Sottlose gleichmäßig trifft, retten sie sich, um nur ihr Borurtheil nicht aufgeben zu müssen, durch die Auskunft, daß die Rathschlüsse der Götter den Menschen unbegreislich seien, und verewigen so die Unwissenbeit.

Aber biese Zweckursachen, aus benen Alles erklärt wird, sind nichts als menschliche Erdichtungen. Diese Anssicht kehrt die Ordnung der Natur um; sie macht das Letzte, den Erfolg, zum Ersten, und das Erste, die Ursache, zum Letzten; sie hebt die Bollkommenheit Gottes auf, denn indem sie Gott nach einem Zwecke wirken läßt, behauptet sie, daß er etwas begehre, dessen er entbehre, und macht ihn von etwas abhängig, das außer ihm ist.

Läßt sich aber die Lehre von Zwecken, welche die Na= tur erreichen soll, nicht festhalten, so fallen auch alle die Begriffe, welche den Zweckbegriff voraussetzen, dahin; gut und schlecht, Ordnung und Verwirrung, Schönheit und Häßlichkeit drücken nichts aus, was den Dingen an sich zukäme, sondern diese Prädikate wurzeln nur in dem zufälligen Interesse und dem zufälligen Geschmack der Einzelnen; und darum sind darüber soviele Meinungen als Köpfe.

Gegenüber dieser Verwechslung zufälliger Maßstäbe mit wahrer Sinsicht hat die Mathematik den richtigen Weg zur Erkenntniß gezeigt; in ihr ist keine Rede von Zwecken, sondern nur von dem, was aus den Sigenschaften der Figuren mit Nothwendigkeit folgt; das ist der richtige Maßestab der Wahrheit, und die einzige wahre Erkenntniß ist

also die Einsicht, daß alles was ist, vermöge seiner Ursachen nothwendig ist.

Das find die Säte, durch welche Spinoza ben Ameckbeariff beseitigt. Seit Lucrez war mit so rudfictsloser Schärfe die Berurtheilung aller Teleologie von Keinem mehr ausgesprochen worden. Es entspricht der ganzen Bilbungsgeschichte bes Philosophen, ber jum jubischen Rabbiner bestimmt gewesen mar, daß fein Widerspruch fic hauptsächlich gegen die Teleologie der religiösen Weltauffaffung richtet, theils gegen den frommen Bolksglauben an eine göttliche Vorsehung, die nach menschlich verständlichen Ameden die Welt regiere, theils gegen die theologischen Spfteme, welche diesem Glauben einen metaphysischen Un= terbau gegeben hatten. Die Verwendung des Aweckbegriffs im engeren Gebiete der Naturwissenschaft, insbesondere als eines Erklärungsgrundes für den Bau und die Lebensverrichtungen ber organischen Wesen, lag ibm ferner: obgleich aus seinen Grundsäten die Nothwendigkeit folgt, auch bier nur wirkende Ursachen gelten zu laffen, hat er boch biefe Seite der Teleologie nicht ebenso ausdrücklich bekampft.

Auf diesem Gebiete hatte schon fünfzig Jahre früher Franz Bacon von Berulam Grundsäge der naturwissenschaftlichen Forschung ausgesprochen, welche sich der bis dahin fast ausschließlich herrschenden aristotelischen Philosophie entgegenstellten. Ihre Naturbetrachtung war ja durchaus teleologisch; die wirksame Ursache in allem natürlichen Geschehen, deren Wirkungsweise sich am deutzlichten in den lebendigen Wesen zeigt, ist die Form, das

im Begriffe gebachte einheitliche Wesen ber Dinge; biefe sett die Materie in Bewegung und weift dieser Bewegung bie bestimmte Richtung und das bestimmte Daß an. Werden bes gangen einheitlichen organischen Wesens ift aus der einheitlichen idealen Form zu erklären, die als seine Seele, als innere Bewegungs: und Bildungstraft in ben Organismen thätig ift, ihre einzelnen Entwicklungs= stufen nach einander hervortreibt und in der Bollendung ber reifen, dem Zwed volltommen eutsprechenden Geftalt ihr Ziel erreicht. Jedes einzelne Glied eines Organismus und jede einzelne Verrichtung ist erklärt, wenn sie als Mittel für ben Bestand bes Ganzen nachgewiesen ift; denn ber Zweck bestimmt die Form der einzelnen Theile, die Idee des Ganzen ift früher als die Theile, und zugleich die Kraft, welche sie bervorbringt. Rur wirkt diese Kraft. im Unterschiede von der rein theologischen Auffassung, nicht willfürlich, in den übrigen Naturlauf da oder dort ein= greifend, sondern der ganze in sich zusammenbängende Raturlauf ist zulett durch einen einheitlichen 3weck bedingt, der sich in regelmäßiger Ordnung verwirklicht.

Gegen diese Anschauung vertritt nun Bacon die scharfe Unterscheidung der wirkenden und der Zweckursachen, der causae efficientes und der causae finales, die für Aristoteles in letzter Instanz zusammengefallen waren. Die Physik ist die Ersorschung der wirkenden Ursachen; sie sucht dies selben in den Eigenschaften der Materie, die ideellen Ursachen aber schließt sie von der Betrachtung auß; die rein mechanische Erklärungsweise der Atomisten, die alles auß

ber Nothwendigkeit der Materie ableiten, ist hier auf dem rechten Wege und fördert die Wissenschaft mehr als die Erklärung aus Zweckursachen. Die Augenlider mit ihren Wimpern sind nicht erklärt, wenn man sagt, sie dienen zum Schutze der Augen; die Festigkeit der Haut der Thiere nicht durch den Zweck der Abhaltung von Wärme und Kälte, die Knochen nicht damit, daß sie als Säulen und Balken dem Körperbau Festigkeit geben sollen. Man muß sagen, warum gerade an den Augenlidern Haare wachsen, nemlich weil die Feuchtigkeit an den Mündungen, an denen sie austritt, Haare erzeugt; man muß sagen, daß an der Oberssäche des Körpers die Poren durch die Kälte und die Luft geschlossen werden und so das seste Gewebe sich bildet.

Auch wo Bacon der aristotelischen Lehre sich mehr zu nähern scheint, indem er als den Hauptgegenstand der Naturwissenschaft die Formen bezeichnet, meint er unter diesem Worte doch etwas anderes als Aristoteles, und sett die Form dem Zwecke entgegen, während Aristoteles beides hatte zusammenfallen lassen. Unter "Form" versteht er nemlich die allgemeinsten Structurverhältnisse und Bewesgungsformen der Materie, welche der bleibende und in allen besonderen Fällen identische Grund bestimmter Classen von Natur-Erscheinungen sind. So ist ihm die Form der Wärme eine expansive Bewegung in den kleinsten Theilchen; das ist der eigentliche Grund, um dessen willen die Dinge warm sind, so verschieden die wirkenden Ursachen — Reibung, Feuer u. s. w. — sein mögen, welche sie warm machen.

Auf der andern Seite ift er weit entfernt, die Be-

tractung ber Natur unter bem Gesichtspunkte bes 3weds ganz zu verwerfen; nur der Vermischung der Zweckursachen mit den Naturursachen will er steuern; aber er erkennt nicht nur an, daß die Erforschung der wirkenden Urfachen der Betrachtung der Natur unter dem Gesichtspunkte des Amed's nicht widerstreitet, sondern er behauptet im Begentheil, daß die Erforschung der natürlichen Ursachen erft in ber Erkenntniß ber 3mede sich vollende, wie umgekehrt die vollendete Amedmäßigkeit die uneingeschränkte gesehmäßige Wirkungsweise ber natürlichen Ursachen forbere. ähnlich, wie später Kant in der Ginleitung zur Naturge= schichte bes himmels, führt er aus, daß es ein böberer Erweis der Weisheit der göttlichen Borfehung sei, wenn bie Naturfräfte durch ihr blind gesetliches Wirken die göttlichen Awece erfüllen, als wenn in allen einzelnen Ge= staltungen und Bewegungen die Vorsehung durch besondere Acte eingreifen müßte; die Berfolgung der Ratururfachen führe aber zulest nothwendig auf die Zweckthätigkeit Gottes. da bei einem zufälligen Zusammentreffen der Theile der Materie im Sinne der alten Atomisten stehen zu bleiben unmöglich fei.

So weist er benn die Lehre von den Zweckursachen einem besonderen Theile seiner Metaphysik zu; und das oft angeführte Wort (De Dign. et Augm. Scientiarum III, 5), daß die Erforschung der Zweckursachen unfruchtbar sei, wie eine gottgeweihte Jungfrau, hat einen ganz anderen Sinn als den, in welchem es häusig verstanden wird. Denn es bezieht sich blos darauf, daß von der Erkenntniß der

Zwede keine practische Anwendung gemacht werden könne; während die Physik die Grundlage der Mechanik, die Metaphysik der Formen die Grundlage der Magie bildet, läßt sich die Kenntniß der Zwecke nicht benüßen um nach ihr irgend etwas hervorzubringen; denn alle practische Thätigkeit kann nur darin bestehen, wirkende Ursachen in Bewegung zu seßen. Aber damit ist der rein wissenschaftliche Werth der Teleologie nicht geläugnet; Bacon ist weit entsernt, geistige und ideale Principien aus der Phislosophie überhaupt auszuschließen; er ist noch viel zu abshängig von Aristoteles und der scholastischen Phislosophie, die er bekämpst, um so durchgreisend wie Spinoza den Zweckbegriff überhaupt für unzuläßig zu erklären.

In unserem Jahrhundert haben die Gedanken Bacons und Spinozas neues Leben gewonnen. Es bedarf nur eines kurzen hinweises darauf, wie weit aller theologischen Auffaffung und insbesondere dem Wunderbegriff gegenüber bie Ueberzeugung sich verbreitet hat, daß alle einzelnen Ericheinungen ber endlichen Welt auch auf endliche, gefetmä-Big wirkende Urfachen muffen zurückgeführt werden, und daß die göttliche Caufalität nicht neben, sondern nur in den Naturgesetzen wirke, daß ferner die Uebertragung der Form menschlichen Wirkens, das erst ben Awed benkt und bann die Mittel sucht, auf die unendliche Ursache vermie= ben, ihr Wirken als die mit ihrem Wefen unmittelbar ge= gebene Thätigkeit gefaßt werben muffe. Die eingreifende Kritik, welche Schleiermachers Glaubenslehre der gewöhnlichen Form theologischer Dogmatik entgegensette, kommt

in ihren Grundgedanken der Betrachtungsweise Spinozas sehr nahe.

Auf der andern Seite ist auf dem besonderen Gebiete ber Naturwissenschaft die Forderung einer burchaus mechanischen Erklärung bes Lebens immer ftarter betont worden, seit der Begriff der Lebensfraft, in der teleologischen Fasfung, die Schellings Schule ihm gegeben hatte, Gegenstand einer lebhaften und erfolgreichen Kritik geworden war. Niemand wird heutzutage Widerspruch erheben, wenn die Durchführung einer rein caufalen Betrachtung burch alle Gebiete des Wiffens als die erste und vornehmfte Forderung wissenschaftlicher Methode hingestellt wird. Das Ge= gebene erklären, beißt nichts anderes, als die Urfachen aufzeigen, aus welchen es nach allgemeinen und erkennbaren Gesetzen mit Nothwendigkeit geworden ift. Die Mechanik, welche zu sagen vermag, was aus irgend einer Lage und Bewegung bestimmter Maffen vermöge der ihnen einwobnenden Rräfte nach unabänderlichen Geseten geschehen wird. ist darum zum Muster aller Wissenschaft geworden; auch wo der Versuch nicht gemacht wird, überhaupt alles Ge= schehen in der Welt auf Bewegung von Maffentheilchen zurückzuführen, wird doch der Grundsat anerkannt, daß bie wissenschaftliche Betrachtung und Erforschung jedes Ge= bietes von Erscheinungen eben barin bestehe, die Wirtungs= weise der dabei betheiligten Elemente zu untersuchen, und die Erfolge zu berechnen, die nothwendig eintreten muffen, sobald fie unter bestimmten Bedingungen zu einander ins Verhältniß treten. Das ganze organische Leben erklärt sich

aus den gesehmäßigen Beränderungen der Zellen, und für diese selbst scheint keine andere Annahme zu bleiben, als daß ihre Bildnug und ihre Beränderungen Folgen der in ihnen vereinigten Stoffatome und ihrer Kräfte sind. Wo etwas aus der Nothwendigkeit wirkender Ursachen hervorzeht, ist für den Zweck keine Stelle; nichts geschieht ja darum, damit etwas werde, sondern weil die vorhandenen Ursachen diesen bestimmten Erfolg hervordringen müssen; es ist eine nebelhafte und im Einzelnen unvollziehbare Vorstellung, daß ein Zweck irgendwo in den Naturlauf einzgreife und ihn bestimme.

Ist nun in der That mit diesen allgemein anerkannten Grundsägen wiffenschaftlicher Forschung, die fich leicht auch auf bas Gebiet bes geiftigen und insbesondere des gesellschaftlichen Lebens übertragen laffen, alle und jebe Anwendbar= keit des Zweckbegriffs ausgeschlossen? haben diejenigen Recht, welche meinen, man begebe fich aus dem Gebiete der Wifsenschaft heraus und verirre fich in eine populare, ber strengen Wissenschaft unwürdige und verkehrte Anschauungs= weise, wenn man irgendwo von Zweden rede, außer natürlich da, wo fie vorgestellte und erstrebte Gedanken einzelner befeelter Wefen find, die aber ebenso dann aus ihrer Natur und ihrer jeweiligen Lage mit Nothwendigkeit hervorgeben und weiter wirken, also der causalen Betrachtung unterworfen, nur Glieder in der Reihe von Urfachen und Wirkungen find, welche in der Thätigkeitsweise beseelter Subjecte ablaufen? Ist also alle Teleologie wirklich der Wissenschaft feind? Che ein befinitives Verdammungsurtheil

gegen eine so alte und so weitverbreitete Auffaffung ausgesprochen wird, lohnt es sich vielleicht boch den Streitpunkt genauer zu untersuchen.

Das wiffenschaftliche Intereffe ift zunächft gang allgemein bas, bas Gegebene, unferer Beobachtung Borliegende zu begreifen, indem wir seinen Grund aufzeigen, um deffen willen es ist und gerade so ist wie wir es finden. Wir begnügen uns nicht bamit zu wiffen, bas es ift, fon= bern wollen wiffen, warum es so ift. Dieses Interesse wird befriedigt, wenn wir die Urfache anzugeben vermögen, burch die es so geworden ift. Es würde bier zu weit führen, die Herkunft bieses Begriffs und ben Grund seiner allgemeinen Geltung zu untersuchen; es genügt uns, baß feine Anwendung in ber wiffenschaftlichen Brazis eine un= bestrittene ift, und daß diese Anwendung in den Gebieten, bie am vollständigsten ihn durchzuführen vermögen, in einem bestimmten Sinne geschieht. Bas vorausgesett wird, ist eine Bielheit von Dingen, Substanzen, Atomen etwa, welche eine bestimmte Beschaffenbeit haben; diese Beschaffenbeit besteht aber eben barin, daß, sobald sie in bestimmte Beziehungen zu einander treten, nach unabanderlichen Besetzen bestimmte Erfolge eintreten. Wenn zwei Maffen im Raume in bestimmter Entfernung von einander sich befinden, bewegen sie sich gegen einander, und zwar ist ihre Be= wegung nach bestimmten Gesetzen von ihrer Masse und ihrer Entfernung abhängig; das ift zulett Folge ber Schwere als der allgemeinen Eigenschaft der Materie. Wenn ein Rörper ben andern stößt, so erfolgt wieder eine nach Rich=

tung und Geschwindigkeit bestimmte Bewegung, die von der Masse, der Geschwindigkeit, der Clasticität der Körper abbangig ift. Die letten und eigentlichen Urfachen find babei eben die Dinge mit ihren Eigenschaften ober Aräften; in secundärem Sinne wird aber Ursache auch ber Zustand genannt, in dem sie sich eben befinden, die Beziehung, in ber sie stehen, weil davon abhängt, ob und in welchem Maße ihre Kräfte in lebendige Wirksamkeit treten und einen Erfola bervorbringen. Indem wir so das einzelne Geschehen aus Urfachen begreifen, seben wir seine Nothwendigkeit ein, und diese Nothwendigkeit stellt sich uns in Korm eines allgemein gültigen alle Wesen gleicher Art zu jeder Reit beherrschenden Gesetzes bar, aus welchem wir burch logische Schlüsse ben einzelnen Fall abzuleiten ver= mögen; die Nothwendigkeit der Natur ift damit das Gegen= bild der logischen Nothwendigkeit, mit der aus den Prämiffen der Schlußsat folgt, und eben darum wird die Natur auf diesem Wege unserem Denken durchsichtig, und wir vermögen auf wenige Principien die unabsehbare Vielbeit ber Erscheinungen zurückzuführen.

Wo wir nun aber auch in ber wirklichen Erforschung ber Natur biese Betrachtungsweise anwenden mögen, ist immer unser Ausgangspunkt eine bestimmte Constellation von wirkungsfähigen und wirkenden Dingen. Aus Einem Ding für sich kann keine Beränderung folgen; alle Beränderung beruht darauf, daß mindestens zwei in Beziehung treten; alle Kräfte brücken Wechselbeziehungen verschiedener Substanzen aus, alle Ursachen sind äußere Ursachen.

Darum muß, damit überhaupt eine Wirkung eintreten, eine Mehrheit von Dingen in bestimmten Verhältnissen voraus= gefest fein: bieß ift ein Thatbeftand, ber gegeben fein muß, damit die Aräfte wirksam werden können. Das Gesetz fagt: Wenn Roble und Sauerstoff bei bestimmter Tempe= ratur, unter Abwesenbeit anderer Einflüffe fich räumlich berühren, entsteht Kohlensäure; wenn zwei Körper aufein= anderstoßen und einen Theil ihrer Bewegung einbugen, entsteht eine bestimmte Temperaturerböhung u. f. w. Wollen wir das Gefet anwenden, um etwas nach bemfelben abzuleiten, so muffen wir den Thatbestand vorfinden, und er ift junachft etwas rein Gegebenes; bas Gefet fagt nicht, daß dieser Thatbestand da sein muffe, sondern bestimmt nur seine nothwendigen Folgen, wenn er da ift. Wir können weiter zurückgeben und fragen, wodurch biese Constellation, von der wir zunächst ausgeben, ihrerseits verursacht war; wir kommen bann auf einen früheren Zustand, auf eine frühere Constellation wirksamer Dinge, aus weldem die spätere mit aleicher Nothwendiakeit bervorgeben mußte. Wir können die gesammte in einem bestimmten Zeitpunkt gegebene Vertheilung ber Maffen, ber verschiedenen wirtsamen Stoffe rudwärts in ihre Ursachen verfolgen; wir kommen dann etwa mit Kant und Laplace zu einem ur= sprünglichen Nebelball, in welchem alle Materie unseres beutigen Sonnenspftems in weitem Raume gleichmäßig vertheilt war; aber wieder haben wir diese bestimmte Constellation vieler Elemente als einen gegebenen Ausgangspunkt; von diesem aus muß die gange Reihe der Beranderungen

erfolgen, die zur Bildung der Sonne und der Planeten, zur Gestaltung der Oberstächen dieser Körper geführt hat. Jener Ausgangspunkt ist aber schließlich nicht weiter abzuleiten; irgendwo müssen wir stehen bleiben, um diese Bezgriffe von Ursache und Wirkungsgeset anzuwenden.

Das erkennt auch Spinoza an. Mit der Consequenz, bie ihm eigen ift, zeigt er felbst die Lucke, welche sein Berfuch, die ganze Welt als nothwendige Folge aus dem Wefen Gottes barzustellen, nicht wirklich auszufüllen vermag. Denn das Einzelne ist nach ihm auf zweierlei Weise bedingt: ein= mal durch das Wesen Gottes, durch die allgemeine Natur der Ausdehnung und des Denkens; dadurch bat es beftimmte Eigenschaften, die ein bestimmtes Berhalten noth= Aber aus diefen allgemeinen Gründen mendia machen. erklärt sich nicht das Einzelne in seiner concreten Bestimmt= beit: aus der allgemeinen Natur der Ausdehnung erklärt fich nicht, daß ein Körper von dieser Größe und Geftalt eben hier ist und in dieser Weise sich bewegt; das Ginzelne wird vielmehr von anderem Einzelnen zum Sein und Wirken bestimmt, und dieses wieder von anderem, und sofort ins Unendliche — so daß die causale Betrachtung von bieser Seite sich nicht abzuschließen vermag — und ber lette Grund, warum alles Einzelne gerade so ift, doch un= erreichbar bleibt. Denn die Behauptung, daß alles aus der Nothwendiakeit der göttlichen Natur folge, bleibt eine bloke Versicherung, für die ein Nachweis nicht erbracht werben fann.

Wie stellt sich nun zu bieser Erklärung aus Ursachen der Zweckbegriff?

Darüber kann ja gar kein Zweifel fein, bag biefer Begriff aus bem Bewuftsein unseres Wollens und Sandelns entsprungen ift. Wir wiffen, daß unfer bewuftes willfürliches Thun von dem Gedanken eines zukünftigen Ruftandes ausgeht. Dieser Gedanke wird Gegenstand un= feres Wollens, und unser Wollen bestimmt nun weiter die Thätigkeiten, die auf die Berwirklichung jenes Gedankens gerichtet find, und die, wo es sich um aufere Beranderungen handelt, in willfürlichen Bewegungen unseres Leibes bestehen. Diese Beziehung auf die künftige Verwirklichung burch unser Thun scheibet die Gedanken, welche wir als Gegenstände unseres Wollens 3 me de nennen, von anderen, bie ihnen barin ähnlich find, daß fie gleichfalls unfer Intereffe erweden und einen Reiz auf uns ausüben, an beren Berwirklichung wir aber verzweifeln, von blofen Bunichen ober unerreichbaren Ibealen; dadurch tritt der Aweck aus feiner bloß subjectiven Innerlichkeit heraus, und fordert seinen Correlatbegriff, den des Mittels: dieser drückt die wirkliche Urface aus, die nach den Gesetzen der Ratur ben Zwed zu realisieren geeignet ift, und von uns in Bewegung gesett werden kann. Chendamit aber ift der 3medbegriff, auch wenn wir ihn nicht weiter in seine eigene Entstehung zurückverfolgen, dem Begriff der wirkenden Ur= fache nicht entgegengesest, sondern schließt ihn vielmehr ein; er enthält die künftige Verwirklichung, er kann ja aber nur badurch verwirklicht werden, daß eine reale Macht vorhanden ift, welche den gegebenen Rustand so verändert. baß das Gewollte baraus hervorgeht, und baß biefe reale Macht durch den Zweckgedanken selbst zu ihrer Aeußerung Der Zwed als bloger Gedante. bestimmt werden kann. als rein innerliches ideales Bild des Künftigen, mare vollständig machtlos und unfähig in die Wirklickfeit einzu= greifen, wenn nicht die Natur dem Wesen, das ihn denkt und will, zugleich die Möglichkeit verlieben batte, burch seine Hände die Dinge zu bewegen und so biejenige Com= bination berzustellen, aus welcher nach allgemeinen Caufalgesehen ber Erfolg bervorgebt, der beabsichtigt mar. den Awed wirksam macht, ist also zuerst die psychologische Caufalität, vermöge der er den Willen zur Bewegung der Glieder bestimmt, jum zweiten die psychophysische Caufali= tät, vermöge ber die Glieder dem Willensimpuls gehorchen, endlich die mechanische Causalität, vermöge der die Bewegung ber Glieder äußere Dinge bewegt und in die Lage bringt, in der sie weiter wirken. So entsprechen sich die Glieder einer Gedankenkette und die Glieder einer realen Rette von Urfachen und Wirkungen in umgekehrter Folge: im Gedanken ift erft ber Zwed ba, die Ueberlegung sucht von ihm rudwärtsgehend aus bekannten Naturgeseten bie Mittel, die ihn verwirklichen, findet eine bestimmte Combination von äußeren Dingen, welche durch Bewegungen des Körpers berbeizuführen sind; und nun erfolgen diese Bewegungen, die Dinge fangen an ju wirken und ber lette Erfolg entspricht bem ursprünglich gedachten 3wed. Dabei ist allerdings eines caracteristisch: ber Aweck, objectiv betrachtet also der lette Erfolg, erscheint für unser Denken als eine Sinheit; die verschiedenen Ursachen, die zusammenswirken müssen, und die auseinander folgenden Bewegungen, die entstehen, sind eine Vielheit, deren räumlicher und zeitzlicher Zusammenhang durch die Sinheit des Zwecks bestimmt ist.

Wenn wir nun nicht in uns felbst diefen Zusammenhang zwischen dem Denken und Wollen eines Zwecks, der Berechnung der Mittel und den daraus hervorgebenden Sandlungen beobachten können, wenn wir vielmehr dem handeln eines Andern und den Ergebnissen desselben als Beobachter gegenübersteben, so ift uns unmittelbar nur bas äußere Geschehen gegeben; wir seben etwa einen Menschen, ber Holzscheiter jusammenträgt, in dem Ofen ichichtet, einen brennenden Span unter fie legt, und den Luftzug berftellt, der das Brennen begunftigt; objectiv betrachtet ift das eine Reihe gesonderter Bewegungen, durch welche eine bestimmte räumliche Combination verschiedener Dinge ber= gestellt wird, aus der bann das Brennen des Holzes, die Erwärmung des Ofens und durch ihn die Erwärmung des Rimmers bervorgebt; aber mir begreifen die gange Reibe ber handlungen, und die daraus hervorgehende Combina= tion einer Bielheit von Dingen aus dem, mas objectiv betrachtet der Erfolg ist, aus dem Zwecke das Zimmer zu erwärmen; zu biefem gewollten Erfolge combinieren fich alle die verschiedenen Elemente des objectiven Geschens, und ihr Zusammenhang ift verftanden, wenn wir fie als Mittel zu bemfelben erkennen.

Seben wir nun bavon ab, daß der Gedante bes Grfolges burch den Willen bes Menschen und seine Organisa= tion hindurch die einzelnen Bewegungen wirklich hervorbringt, betrachten wir nur das objective Berhältniß bes realifierten Amecks ju den äußeren Mitteln, die ibn verwirklicht haben, vermöge deffen der Zwed der einheit= liche Enderfolg einer Bielheit von Urfachen, diese aber geeignet find einen Erfolg bervorzubringen: fo ergibt fich zunächst die Möglichkeit einer rein formellen Anwen= bung bes Zwedbegriffs, in ber nur bas Berhältniß bes einheitlich gedachten Erfolges zu der Bielheit der Mittel in den Gesichtskreis tritt, und in der die gewöhnliche causale Betrachtung umgekehrt wird, indem fie von einem Erfolg zu den ihn bedingenden Urfachen zurückgeht. Der caufalen Betrachtung ift es natürlich, von den einzelnen wirksamen Elementen auszugehen, und zu untersuchen, was sich aus ihren mannichfaltigen Combinationen nach bekannten Natur= gesetzen ergeben muß; sie verfährt spntbetisch, von den Gründen zu den Folgen vorwärts gebend. Eine andere Betrachtung nimmt ben Erfolg jum Ausgangspunkt, und fragt, durch welche Combination von Urfachen er hervorgebracht wurde, oder hervorgebracht werden konnte; ber Erfolg erscheint damit als der Aweck, dem die Urfachen als Mittel bienen, biefe find zwedmäßig für bie Bervorbringung des Erfolgs. Diese Betrachtungsweise ift ana= lytisch, von bem einheitlichen Resultat zu den Bedingungen deffelben rudwärts gehend.

Causale Betrachtung und Zwedbetrachtung so einander

entgegengestellt verhalten sich wie zwei entgegengesette Rech= nungsarten, etwa wie Multiplication und Division. im Einmaleins uns gezeigt wird, welche Producte die Multi= plication je zweier einfacher gablen gibt, so entspricht das ber causalen Betrachtung; wird aber gefragt, welche Rablen mit einander multipliciert werden muffen, um ein bestimmtes Product zu geben, so entspricht das der teleologischen Auffaffung. Die Betrachtung der gegebenen Maffen und Um= laufszeiten der Planeten ergibt, daß die Störungen sich immer wieder ausgleichen und nur Oscillationen in ben Bahnelementen innerhalb gewisser Grenzen hervorbringen, so daß der Erfolg dieser Anordnung die Stabilität bes Sonnenspftems ift. Wird diese Stabilität jum Ausgangs= punkt genommen und gefragt, wie fie möglich ift, so er= scheint sie als ein Zweck, der realisiert wird, und es zeigt fich, daß fie nur möglich war, wenn die Umlaufszeiten incommensurabel find; jene Anordnung erscheint jest als bas zwedmäkige Mittel, um jene Stabilität zu fichern.

Beiderlei Betrachtungsweisen enthalten auch, an der Forderung absoluter Nothwendigkeit gemessen, ein hypothetisches Element, das selbst zunächst nicht als nothwendig erwiesen wird; die eine sagt: wenn die und die Ursachen gegeben sind, so muß dieser Erfolg eintreten; die andere sagt: wenn dieser Erfolg heraus kommen sollte, so mußten die Ursachen so und so beschaffen sein. Dabei führt die rückwärtsgehende Betrachtung vielleicht auf eine Mehrheit von Combinationen, welche denselben Erfolg hervorbringen

können; gerade wie das Product 36 durch Multiplication entweder von 4 mit 9 oder von 6 mit 6 entstehen konnte.

Es sind dieselben Causalbeziehungen und Wirkungsgesetze, welche die eine und die andere Betrachtungsweise
zu Grunde legt; die Auffassung, welche irgend einen Ersolg
als Zweck betrachtet, läßt ihn zunächst durch dieselben Ursachen
zu Stande kommen, von denen die causale Betrachtung
ausgeht. Hätten wir eine durchgängige Sinsicht in den
Causalzusammenhang der Welt, vermöchten wir alles was
ist und geschieht aus seinen Ursachen als nothwendig zu
begreisen, so würden sich beide Betrachtungsweisen vollkommen decken; wir würden rückwärts und vorwärts ganz
benselben Weg durchlausen.

Aber diese durchgängige Einsicht steht uns nicht zu Gebot; wir besitzen die Formel nicht, welche uns alle wirksamen Dinge der Welt in ihrem Zusammenhange nach bestimmten Wirkungsgesetzen zeigte; und darum treten jene beiden Betrachtungsweisen zunächst im Einzelnen auseinsander.

Wo wir durch lange Reihen von Vorgängen hindurch verfolgen können, wie von einer gegebenen Anordnung wirksfamer Elemente aus nach bekannten Naturgesehen wechselnde Erfolge sich auseinander erzeugen, da wäre es willfürlich, irgend ein Glied in dieser Reihe herauszugreisen und nun als den sesten Ausgangspunkt hinzustellen, auf den die vorangehenden Bedingungen bezogen werden. Niemand fällt es ein, etwa Sonnens und Mondssinsternisse als Naturzwecke zu betrachten und die Lage der Mondbahn

gegen die Ekliptik für zweckmäßig zur Hervorbringung der Finsternisse zu erklären; die Finsternisse ergeben sich vielmehr einsach als periodisch eintretende vorübergehende Folgen bekannter und constanter Ursachen. Sbensowenig versallen wir mehr darauf etwa die Flußbeete oder einen Wassersall unter den Gesichtspunkt des Zwecks zu stellen; wir sehen ein, wie die Natur der Erdobersläche und die Schwere des Wassers diese Erscheinungen zur nothwendigen Folge haben.

Anders aber steht es, wo uns die Renntnig der ber= vorbringenden Urfachen und ihrer Wirkungsgesete im Stich läßt; wo wir nicht einsehen, wie nach bekannten Raturge= sepen eine bestimmte Anordnung oder Berbindung von Ele= menten und damit eine gewisse Reihenfolge von Wirkungen zu Stande kommt, und doch ein conftanter sichtbarer Er= folg da ift. Hier ist ber gegebene Ausgangspunkt ber Erfolg, und auf ihn junachft find wir genothigt dasjenige zu beziehen, was ihn hervorbringt, wenn wir überhaupt Rusammenbang finden wollen. In diesem Kalle befinden wir uns den Organismen gegenüber. Das Dasein, die Erhaltung und Fortpflanzung der lebenden Wesen ift ein constanter, immer in berfelben Beife sich wiederholender Erfolg; aber mit welcher physicalischer oder chemischer Nothwendigkeit die organischen Formen sich bilben und entwickeln, nach welchen allgemeinen Naturgefeten der ver= widelte Apparat einer Pflanze oder eines Thiers fich aufbaut, ist noch nicht erforscht; es ist noch nicht möglich gewesen ju zeigen, wie unter bestimmten Bedingungen Kohlenstoff

und Wasserstoff, Stickstoff und Sauerstoff vermöge ihrer Eigenschaften sich zu einer Zelle zusammenfinden müssen, und nach welchen allgemeinen Gesetzen diese Zellen sich verändern und theilen und zu diesen oder jenen Geweben sich umbilden müssen. Dagegen drängt sich der Betrachtung von selbst das Verhältniß der Glieder eines Organismus untereinander und zu den äußeren Umgebungen auf, vermöge dessen sie geeignet sind durch ihre Wechselwirkung mit der Außenwelt und ihr Zusammenwirken untereinander das organische Individuum in seinem Bestande zu erhalten und den Lebensproces weiter zu führen; versagen sie den Dienst oder werden sie von außen zerstört, so hört das Leben auf und das Individuum zerfällt.

Darum ist der Weg, den die Untersuchung der Organismen von Anfang an damit gegangen ist, daß sie unter
den Gesichtspunkt des Zweckes gestellt wurden, der natürliche gewesen; in die Vielheit der einzelnen Bestandtheile,
die von der causalen Betrachtung aus zufällig erscheint,
kommt verständlicher Sinn und Zusammenhang, sobald wir
sie als Organe, als Werkzeuge, als Mittel zu einer bestimmten Leistung für die Erhaltung des Ganzen betrachten;
von diesem Punkte aus erscheint die Form und die Function der einzelnen Theile begründet, und damit ist zunächst
der Forderung genügt, von irgend einer Seite aus das
"Warum" des Gegebenen einzusehen. Keine Physiologie
kann aus den hervorbringenden Ursachen, aus der Mechanik
der einzelnen Stoffbestandtheile zeigen, daß das Auge sich
rund bilden muß, daß die Hornhaut durchsichtig wird, er-

klären, wie die Krystallinse sich wölbt, wie es zugeht, daß fie eine Flüssigkeit von anderem Brechungscoefficienten ent= hält als der Glaskörper und so einen achromatischen Apparat herstellt, nach welchen physicalischen ober demischen Geseken der Sebnerv in der Entfernung des Brennpunkts ber Linse in ein Mosaik von Endgebilden fich ausbreitet. die durch Licht chemisch veränderlich sind, woher die Kasern stammen, die die Krümmung der Linfe für verschiedene Entfernungen des Objects accommodieren, und warum an der Innenfläche des Auges ein schwarzes Bigment sich ablagert, welches die innere Restexion verhindert: vom Stand= punkte der wirkenden Ursachen können wir aus allgemeinen Gesetzen nicht einsehen, wie diese verschiedenen Bestandtheile einander gegenseitig ihre Form und ihre Lage bestimmen, oder welche gemeinschaftliche Ursache sie gerade so bildet und disponiert; das Licht ferner und das Auge, das fich im Dunkel bilbet, find für die caufale Betrachtung unabbängig von einander. Aber diese Menge einzelner Be= standtheile wird verständlich, sobald wir vom Awecke des Sebens ausgeben; auf diesen erscheint jest alles als Mittel bezogen, von diesem Bunkt aus ist der Rusammen= hang der Korm und Beschaffenheit der einzelnen Theile klar; der Bau des ganzen Organs wird einer einheitlichen Auffaffung zugänglich, wenn wir ihn nach Analogie eines einem Zwecke dienenden künstlichen Apparats betrachten.

Auch hier schließt die teleologische Betrachtung die causale nicht aus. Schon die Zweckmäßigkeit des Apparats ruht ja eben darauf, daß nach den allgemeinen Gesetzen ber Refraction bas Bilb auf ber Nethaut entsteben Die naturgesetliche Wirksamkeit der einzelnen Theile bringt den Erfolg hervor, den wir als Zweck betrachten, und nur bann, wenn die Wirfungsweise jedes einzelnen Bestandtheils genau erkannt und ihr Beitrag zum Resultat festgestellt ift, schließt sich die Erkenntniß der Zweckmäßig= feit ab. So ist die teleologische Betrachtung eine Aufforderung, die causalen Beziehungen nach allen Seiten zu verfolgen, burch welche der Zweck verwirklicht wird. bat die Bedeutung eines beuristischen Brincips, denn bie Voraussetung, daß der Organismus zwedmäßig gebaut fei, nöthigt nach der Wirkungsweise jedes einzelnen Theils zu fragen und die Bedeutung seiner Form, seiner Structur und seiner demischen Gigenschaften zu erkennen, und führt zugleich zu der Erklärung etwa vorhandener Nebenerfolge, bie sich dem Awecke nicht unterordnen, aber durch die verwendeten Mittel unvermeidlich werden.

Und da weiterhin in der Natur der Punkt nicht auffindbar ist, an dem eine zwecksehende und durch Zwecke bestimmte Macht ähnlich der des Menschen nachweisbar in den Naturlauf abändernd eingriffe, um jene Bildungen herzustellen, so hindert die teleologische Betrachtung nach keiner Seite hin die natürlichen Ursachen und Bedingungen der Entstehung und Entwicklung der organischen Wesen zu verfolgen; im Gegentheil, je deutlicher die Sigenthümlichseit der zweckmäßigen Anlage des Organischen erkannt ist, besto stärker fordert sie auf zu fragen, aus welchen Ursachen so verwickelte Combinationen hervorgegangen sein

können; wird damit allerdings von einer Seite die ganze Natur unter den Gesichtspunkt des Zweckes gestellt, sofern sie darauf angelegt erscheint, diese höchsten Formen des Mechanismus hervorzubringen, so wird andrerseits eben damit auch die Erforschung der natürlichen Ursachen auf das Ganze ausgedehnt.

Die allgemeine Bebeutung ber von Darwin ausge= gangenen Bewegung besteht ja eben barin, daß sie, indem fie die Zwedmäßigkeit ber Organismen unbefangen aner= tennt, die Aufgabe fich ftellt, diese 3medmäßigkeit aus all= gemeinen Gesetzen caufal zu erklären und als den streng nothwendigen Erfolg gegebener Urfachen und ihrer Combinationen binguftellen; fie versucht biefe Aufgabe gu lofen, in dem sie das Verhältniß, das durch den Begriff des 3meds ursprünglich angebeutet ift, umkehrt. Richt aus einem Zwede als vorangehender Ursache wird das Dasein zwedmäßiger Bildungen erklärt, sondern die naturnothwendia entstandene thatsächliche 3medmäßigkeit bildet den Erklärungsgrund für die Erifteng ber beftebenben Organismen, weil die weniger zwedmäßig organisierten Individuen im Kampf ums Dasein untergeben mußten. So hat Darwin unternommen, die mechanische Betrachtungsweise mit ber Anerkennung der Zwedmäßigkeit auszusöhnen.

Sobald man sich dieß vergegenwärtigt, kann man es nur als eine auf Misverstand beruhende Prüderie bezeichnen, wenn es eine Zeit lang Mode war, auch nur die Nennung des Wortes Zweck für wissenschaftlich unanständig zu halten, während in hartem Contraste zu dieser Aechtung jeder Redeswendung, die an Teleologie auch nur von Ferne erinnerte,

fort und fort unbeanstandet Physiologie und Pathologie unterschieden wurden. Und doch ist der Gegensatz von Gesundheit und Krankheit ja nur auf dem Boden des Zweckbegriffs erwachsen; schließt man diesen aus, so kann man zwar das, was in der Mehrzahl der Fälle sich sindet, als normal, das was nur als Ausnahme vorkommt, als abnorm bezeichnen; aber die so bestimmten Begriffe von normal und abnorm decken sich mit den Begriffen von Gesundheit und Krankheit nicht, sonst müßte derzenige, dem ein der Mehrzahl seiner Mitmenschen scholicher Exces keine Nachwehen hinterläßt, zu den Kranken gerechnet werden.

Eben dieser Gesichtspunkt aber, der unabweisbar immer wieder dazu geführt hat, an dem Gedanken des 3mecks die Bariationen der Constitution und der Lebensprocesse ber Organismen zu messen, bedt uns eine neue Seite bes Aweckbegriffs auf, nach welcher er eine höhere Bedeutung, als die bisher betrachtete bloß formelle beansprucht. Richt bloß der Gedanke, aus der Ginheit eines conftanten Erfolges in die Bielheit seiner Bedingungen verständlichen Busammenhang zu bringen, pflegt uns zu leiten, wenn wir ben Amedbegriff verwenden, sondern darum hauptfächlich find wir geneigt, diesen Gesichtspunkt gelten zu laffen, weil bieser Erfolg uns irgend einen Werth zu haben scheint, und darum geeignet ift, und ben Gindruck eines Rieles zu machen, das die Berwirklichung verdient, weil er also feiner Bedeutung und seinem Werthe nach sich ebenso verbalt, wie das mas wir felbst munschen und wollen. In Beziehung auf uns felbst ist uns ber Werth von Leben,

Gesundheit und Wohlsein selbstverständlich, unser unmittel= bares Gefühl entscheidet darüber. Nun ist es allerdings eine beschränkte Auffassung, welche Spinoza mit Recht be= fämpft, unser Wohlsein und unsern Nuten zum Maßstab ber Zwedmäßigkeit in der Welt zu machen, und den Werth ber Dinge nur nach ber Sulfeleistung zu bemeffen, die fie uns zur Befriedigung unferer gemeinen Bedürfniffe zu ge= währen im Stande find. Aber es gibt auch eine andere weniger egoistische und spiegburgerliche Gedankenrichtung, welche jenem unmittelbaren Gefühle von dem Werthe unseres Wohlseins entspringt; durch eine von keinem praktischen Interesse verunreinigte, sympathische Uebertragung desselben gewinnt das Fortbesteben und Wohlsein des Lebenbigen für uns auch da einen Werth, wo unser individueller Nuten gar nicht in Frage kommt; wir sind durch die Erfüllung der Zwecke, die uns felbst werthvoll sind, überall gemuthlich befriedigt, durch ihre Richterfüllung verlett; und wo uns die Natur der Dinge nicht gestatten will, in sie felbst irgend einen Genuß ihres Daseins und ihrer Bolltommen= beit zu verlegen, wie bei den Pflanzen, da läßt uns der äfthetische Gindruck, den sie machen, ihnen einen Werth beilegen, der sie berechtigt als Zwecke der Natur zu gelten. Obgleich Berftummelung, Zerftörung und Tod der organi= schen Individuen ein ebenso regelmäßig unter wechselnden Bedingungen eintretender Erfolg ift, wie die zeitweilige Erhaltung des Lebens und feine harmonische Entfaltung, benkt doch Riemand baran, ben Tod und die Zersetzung als den Zweck zu betrachten, dem das Leben bient, und

zwar nicht bloß darum nicht, weil wir die Nothwendigkeit nicht einsehen, warum zur Herstellung der Verwesungsproducte der ganze Apparat des Lebens aufgeboten werden mußte, sondern vorzugsweise darum nicht, weil unser gemüthliches Interesse und unser ästhetisches Gefühl widerstreitet. Tod und Zerstörung erscheinen uns als ein Schicksal, das mit der Endlichkeit vielleicht unvermeidlich verknüpft ist, aber nichts destoweniger uns wehe thut, als der Schatten, ber unsere Freude an der Natur trübt.

Run läßt sich freilich mit Spinoza fagen, gut und schlecht, vollkommen und unvollkommen, schön und häßlich feien nur subjective Begriffe, und die Magstabe, nach benen wir fie unterscheiben, unserer beschränkten Natur entnommen; wir haben kein Recht, etwas darum als von der Weltord= nung beabsichtigt zu betrachten, weil es unserem Gemüthe wohlthut und unserem Geschmade zusagt. Aber wir können aus dieser unserer beschränkten Natur einmal nicht voll= ständig beraustreten und unsere Menschlichkeit nicht ver= läugnen; teine umfaffende Weltanschauung, auch die Spinoza's felbst nicht, hat es vermeiben können, daß unter ber hand doch jene Unterschiede ber Werthschätzung in die vermeintlich gang kalt intellectuelle und objective Betrachtung der Nothwendigkeit alles Geschehens sich einschleichen. Bei Spinoza ift es besonders auf ethischem Gebiete deutlich, wo er die Menschen und ihr Thun an dem Maßstabe der Vernünftigkeit mißt, der reinen Erkenntniß den Vorzug vor der Imagination gibt, und das mahre Gut des Men= ichen bem vermeintlichen gegenüberftellt, das Streben nach

jenem als berechtigt und vernünftig, bas Streben nach In der Naturwiffenschaft biesem als thöricht binstellt. aber burchbrechen jene afthetischen Gefichtspunkte überall ba die rein mechanische Auffassung, wo von Entwicklung bes Niederen jum Böheren, der unvollkommeneren Organisation zur vollkommeneren geredet wird. Auch der strengste Anhänger einer alles aus blind wirkenden Ursachen erklärenden Selectionstheorie vermeibet es doch nicht, eine Stufenreihe der Organisationen anzuerkennen, die nicht blok eine zeitliche Aufeinanderfolge darstellt, sondern eine vom Riederen zum höheren auffteigende Bahn beschreibt, und einen Kortschritt enthält. Damit aber wird anerkannt, mas eliminiert werden follte, die Bedeutung der Borftellung eines 3weds, an welchem die verschiedenen Formen gemeffen werden. Der von wo aus foll benn ber Gegenfat von vorwärts und rudwärts, von fortichreitender und rud= schreitender Umbildung bestimmt werden, als von dem Ge= banken eines Ziels aus, das erreicht werden foll, weil es eine werthvollere Form des Daseins ift? Wird dieser Gesichtspunkt wirklich ausgeschlossen, bann ist nicht abzuseben. warum das Säugethier oder der Mensch einen höberen und vornehmeren Rang in der Welt einnehmen foll, als ein Regenwurm oder der frühverstorbene Bathybius Häckelii. Fragen wir aber nach dem Maßstabe, nach welchem die Höhe der Organisation bestimmt wird, so begegnen wir Ausdrücken wie Theilung der Arbeit, Differenziierung der Organe, und ähnlichen, zum beutlichen Zeichen, bag die Berrichaft eines Zweds über ein immer reicheres Gebiet

von Mitteln doch der leitende Gedanke ist, und sich in all diesen Bergleichungen und Abstusungen zuletzt nur die gesteime Freude an dem Berstande in der Natur ausspricht, der in der Weise menschlicher zweckmäßiger und künstlerischer Thätigkeit die blinden Kräfte vieler Elemente zu immer verwickelteren und mannichsaltigeren Leistungen zusammensbindet.

Läßt sich also die teleologische Betrachtung, die in der verschiedenen Werthschäung der Dinge wurzelt, nicht zum Schweigen bringen, weil bei jeder vergleichenden Uebersicht über die Gesammtheit der Lebensformen unvermerkt ihre Gesichtspunkte sich mit der mechanischen Berechnung der Ursachen und Wirkungen verbinden, so kann es sich im Interesse der Klarheit der Begriffe nur darum handeln, die Gesichtspunkte reinlich und sauber auseinanderzuhalten, die in unserer Weltanschauung zusammenwirken, und eine sorgfältige Grenzbestimmung zwischen mechanischer und ästhetischeologischer Auffassung vorzunehmen.

Das hat, in ähnlichem Sinne wie Bacon, Kant in der Kritik der Urtheilskraft versucht. Beide Auffassungen, die mechanische wie die teleologische, sind nothwendig, weil sie Grundrichtungen unserer geistigen Thätigkeit überhaupt entsprechen und durch apriorische Gesetze bestimmt sind; aber beide sind streng von einander zu scheiden. Die rein causale Betrachtung ist die der eigentlichen Wissenschaft; in ihr werden die Erscheinungen nach den a priori sestessiehenden Grundsähen der Substantialität und der Causalität in durchgängigen Zusammenhang gebracht, und so erst die

Wahrnehmungen zum Wissen erhoben; der Sat, daß das Duantum der Substanz in der Welt unveränderlich ist, und daß alles, was geschieht, etwas voraussetzt, worauf es nach einer Regel folgt, sind die Axiome, denen sich alle Erscheinungen fügen müssen, wenn die Vielheit der Erscheinungen zur Sinheit des Bewußtseins zusammensaßt werden soll, sie sind die Grundpseiler aller Naturwissenschaft, und diese ist also nothwendig eine mechanische, nicht in dem engeren Sinn, daß sie alles Geschehen auf Bewegung, alle Ursachen auf Bewegungskräfte reduciert, aber wenigstens in dem weiteren, daß alles unter reine Causalgesetz gestellt wird, welche sagen, daß, wenn bestimmte Bedingungen gegeben sind, bestimmte Beränderungen nach unabänderslichen Gesehen in der Zeit darauf folgen müssen.

Die Auffassung der Natur unter dem Gesichtspunkte des Zwecks aber befriedigt das gleichfalls unabweisdare Bedürfniß, die Bielheit von Ursachen und Gesehen, auf welche die mechanische Betrachtung führt, unter einen einsheitlichen Gesichtspunkt zu bringen. Die bestimmten Formen der Dinge, die wir in der Ersahrung sinden, sind aus mechanischen Gesichtspunkten ebenso wenig als nothwendig nachzuweisen, wie die besonderen Gesehe, welche ihre Beränderungen regeln; wir verlangen aber auch dies zu begreifen, und vermögen dieses Bedürfniß nur so zu bestriedigen, daß wir die gegebene Welt unter den Gesichtspunkt des Zwecks stellen, theils so, daß wir aus einem Zweck die Uebereinstimmung des Gegebenen mit den Formen unseres Auffassens und Denkens ableiten, welche eine systes

matische Ordnung aller einzelnen Erkenntniffe möglich macht, theils fo, daß wir die Welt als in sich selbst zwedmäßig betrachten: und der lette Salt, den in dieser Sinsicht der 3medbegriff findet, liegt in dem sittlichen Bewußtsein, in ber Anerkennung eines unbedingt giltigen Endzwecks für unser Wollen, der uns zu dem Glauben treibt, daß die Natur, in welcher die sittliche Aufgabe realisiert werden foll, von Anfang an auf die Berwirklichung bes höchsten Gutes angelegt ift. Jenes führt dazu, die Natur fo zu betrachten, als ob ein Berftand den Grund ber Ginheit des Mannichfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthielte, dieses führt zu bem Glauben an einen moralischen Welturheber. Aber diese Annahmen sind strenge von der wissenschaftlichen Erkenntniß zu unterscheiben; fie laffen fich nicht beweisen; ihre Bedeutung liegt nur darin, daß fie unfer Gemüth durch die Harmonie befriedigen, in welche sie unsere sitt= lichen Ueberzeugungen mit unserer theoretischen Erkenutnig zu bringen geftatten; benn über bie Wirkungsweise jener bochften Ursache vermögen wir uns keine bestimmte Bor= stellung zu machen, da die Analogien des zwecksetenden menschlichen Thung unzureichend find.

Es würde uns zu weit führen, wenn wir untersuchen wollten, in wiefern von Kants Voraussetzungen aus diese Lösung des Consticts zwischen Mechanismus und Teleologie consequent ist, oder die Frage zu beantworten uns anschidten, ob nicht die teleologische Auffassung in ihrem ganzen und vollen Sinne zuletzt doch die eigentliche Philossophie Kants, seine positive Weltanschauung, seine innerste

Neberzeugung war, die heutzutage über der einseitigen Betonung der kritischen Ergebnisse seiner Analyse der Erfahrungserkenntniß in den Hintergrund gestellt und verdeckt zu werden pflegt.

Aber für die gewöhnlichen Boraussenungen der Wiffen= schaft, die nicht der Meinung ist, daß ihre Sätze nur Er= scheinungen betreffen, benen als Vorstellungen bes Subjects bieses selbst Gesetze gibt, vielmehr glaubt, daß fie eine Erkenntniß des wirklichen Seins und der Geseymäßigkeit realer Dinge einschließen, ist diese strenge Scheidung Kants. fo tief fie gedacht ift und fo viel fie gur Rlarung beige= tragen hat, doch zulest ungenügend. Zweck und Urfache ruden vielmehr noch näher zusammen, sobald wir ben Begriff der Urfache, wie er ber Naturwiffenschaft zu Grunde liegt, gang zu Ende benken, sie find so unauflöslich verknüpft, daß, wie jede teleologische Betrachtung den Causalzusammenhang voraussett, so jede causale Auffassung, selbst wenn sie im enasten Sinne mechanisch ware, in der teleologischen endigt.

Nach ben herrschenden Boraussetzungen der mechanischen Theorie sind die letzten Elemente, die wir als wirksame Ursachen betrachten müssen, kraftbegabte Atome; und ihre Kräfte sind der Art, daß vermöge ihrer jedes Atom zu allen Atomen in der Welt eine gesetzmäßige Beziehung hat. Das Wesen jedes einzelnen wird dadurch ausgedrückt, daß es z. B. gegen alle anderen gravitiert, und seine Bewegung durch seine jeweilige Lage zu allen andern bestimmt ist, daß es ferner zu gewissen Classen von

Atomen diese, zu andern jene besonderen Beziehungen hat, die sich in seinem chemischen Berhalten u. f. w. äußern. Der methodische Gang der Forschung bringt es dabei mit sich, daß wir zuerst die einzelnen Elemente isolieren müssen, um sie einzeln zu versteben und dann erft zu dem Ganzen überzugehen, das sich aus ihnen bildet; für diese isolierende Betrachtung brückt sich bie Natur des einzelnen Atoms nur in hypothetischen Sätzen aus: wenn ein zweites in be= stimmter Entfernung ift, erfolgt eine aus ihrer gegenseitigen Anziehung bervorgebende Bewegung, wenn zu einem Sauerstoffatom zwei Wasserstoffatome unter bestimmten Bedin= gungen treten, vereinigen sie sich zu einer Wassermolekel. Dadurch schon wird aber in den Begriff eines jeden Atoms die Beziehung zu andern Atomen aufgenommen: es ift in ber That kein isoliertes, für sich denkbares Element der Welt, wenn es doch nur durch Kräfte bestimmbar ist, die auf andere hinausweisen. Und machen wir uns nun klar, wie wir es denken muffen, sobald wir jenen bloß hppothetischen Standpunkt verlassen, der einstweilen unbestimmt gelaffen hat, ob und wie viele andere Atome in der Welt find, sobald wir es vielmehr in seiner concreten Wirklich= keit nehmen: so folgt aus den Grundlagen der mechanischen Theorie, daß sein Begriff nur durch die thatsächlichen Beziehungen zu allen andern, welche die Welt bilden, voll= kommen und erschöpfend bestimmt ift; sein wirkliches Wefen ist durch sein Verhältniß zu allen andern wirklich vorhanbenen ausgedrückt, seine jeweilige Bewegung durch das ganze Universum vorgeschrieben; in jedem Augenblick vereinigen sich in ihm die Folgen, welche aus seinem Zusammensein mit jedem der andern Atome nothwendig hervorgehen, in jedem Augenblick richtet es sich nach der Lage und Entsernung aller übrigen. Es ist also in der That, mit Leibenitz zu reden, sowohl seinem Begriff als seinem augenblickslichen Zustand nach ein Spiegel des Universums, es enthält alle andern in sich, weil es zu allen andern in Wechselbeziehung steht. In Wahrheit ist also das Ganze edenso die Voraussehung jedes einzelnen Theils, wie dieser ein constituierendes Element des Ganzen; es ist eine bloße Fiction, wenn wir so reden, als könnten wir die Welt aus isolierten Elementen aufbauen; sie taugen dazu ja nur, weun sie ihre nothwendige Beziehung zu allen andern schon in sich tragen, und durch diese selbst mit bestimmt sind.

Verfolgen wir aber diese Betrachtung weiter, so führt sie zu der Frage, worin denn dieser durchgängige Zusammenhang zuletzt gegründet sei, und es ist, genauer betrachtet, der ungeheuerlichste Gedanke, der bei der Vielheit dieser Elemente als einer letzten Annahme stehen bleiben und sich beruhigen, und nicht weiter fragen wollte, wie denn dieses wunderbare Zusammentressen möglich sei, daß jedes einzelne dieser Atome eine Natur habe, welche mit der aller einzelnen andern so vollständig übereinstimmt? Es gibt auf diese Fragen keine andere Antwort, als daß dieser Zusammenhang auf einen einheitlichen Grund zurückweise, aus dem allein begreissich ist, wie das Wesen eines einzelnen Atoms dadurch bestimmt sein soll, daß es von anderen in gesetzmäßiger Weise abhängt und sich nach ihnen richten

Und wollte man selbst in der Art, wie wir in jener bppothetischen Weise das Atom durch seine Kräfte definieren. noch keinen Grund zur Verwunderung finden, so kann ja boch aus diesem Begriff weder bas Dasein ber anderen überhaupt abgeleitet werden, noch die bestimmte Stelle, die jedes in der thatfächlichen Welt einnimmt; von jenem Begriffe aus ist es rein zufällig, daß es noch unzählige andere gibt, und daß fie gerade fo im Raum vertheilt find. Beziehung von Verschiedenem muß doch zulett in einer Einheit wurzeln, von der fie abhängen, und welche das räumlich Getreunte zusammenbindet. Man redet häufig von Naturnothwendigkeit, von Gefet, von Bechselwirkung nach bestimmten Gesetzen so, als ob es sich von selbst verftunde, daß die einzelnen Dinge, die wir unterscheiden, fich nach einander richten, und ihr Berhalten von dem Berhalten anderer abhängig machen müßten; aber ein Gefet kann niemals für sich eine Ursache sein oder eine Macht ausüben, sondern nur Ausdruck der Thätigkeitsweise von Subjecten sein, welche ihre Natur nothwendig macht. Diese Natur aber mare genauer zugesehen das unbegreiflichste Bunder, wenn wir bei den Begriffen der einzelnen Gle= mente steben bleiben wollten, zumal wenn wir sie bloß mechanisch durch Bewegungsfräfte bestimmen. Es war ein verständlicher Gedanke, wenn die Philosophie der Alten, welche noch Replers Speculationen anfangs bestimmte, den Geftirnen Seelen zuschrieb, und diesen eine Kenntniß ihres Abstands von einander und einen Trieb zur Bewegung, vermöge deffen sie ihre Leiber, die Planeten, in bestimmten Bahnen führten; es ift, so geläufig uns die Vorstellung sein mag, eine viel abenteuerlichere Auffassung, daß die bloke Masse ber Sonne ber Masse ber Erbe in jedem Augenblicke befehle, welche Geschwindigkeit und welche Rrummung der Bahn fie einhalten foll, und daß unfer Planet sich nicht bloß nach seinem jeweiligen Abstand von der Sonne, sondern zugleich nach seinen Abständen von allen störenden Blaneten richte. Die Vorstellung verbirgt ihre Paradorie nur darum, weil wir denkend und rechnend diese Bewegungen verfolgen und als mathematifch genaue Confequeng gemiffer Grundfate barftellen fonnen; aber daß es fo ift, wird hochft ungenügend bamit erklärt, daß man fagt, es sei nothwendig so, und die Naturgesetze gebieten es. Was sollen Sonne und Erde einander angehen, wenn nicht ein Grund da ift, aus dem diese ihre Beziehung nothwendig ift, eine Macht, welche Sonne und Planeten gleichzeitig bestimmt, ihre Bemegungen nach einander zu richten? Und ebenso unbegreif= lich bliebe jede kleinste Wirkung eines Elements auf das andere.

So löst sich also die Vielheit der Ursachen, auf welche die mechanische Betrachtung als ihr Lettes zurücksührte, durch den Begriff dieser Ursachen selbst wieder auf in eine Einheit; der einheitliche Grund des Ganzen bestimmt Wesen und Wirkungsweise der Theile, wie diese wiederum das Ganze bilden; der Begriff des Naturzwecks, den Kant formuliert hat, und den er auf die Organismen anwendet, tritt uns damit entgegen: daß die Theile nur durch ihre

Beziehung auf das Ganze möglich sind und daß sie voneinander wechselseitig Ursache und Wirkung ihrer Form sind.

Aber noch von einer andern Seite treibt die mechanische Betrachtung weiter. Die Unveränderlichkeit ber Substanzen und die Unveränderlichkeit der Gesetze ihrer Wechselbe= ziehungen läßt den letten Grund alles Geschehens als einen vollkommen zeitlosen, in ewiger Gegenwart das wech= felnde Geideben bestimmenden erscheinen. Aus jeder Bewegung in der Welt folgt allerdings wieder Bewegung, und von dieser Seite liegt die Ursache jedes augenblick-Lichen Auftandes der Welt in dem vorangebenden Auftand: allein daß jener aus diesem hervorgeht, daß dieser continuierliche Zug von Beränderungen stattfindet, bat seinen Grund immer in benfelben, allezeit gegenwärtigen Rräften, bie nach unwandelbaren Gesetzen wirken. Jene wechselnden Ruftande find nur die veränderlichen Bedingungen, unter benen die stets gleiche Kraft wirksam ist; die lette Ursache bleibt ein schlechthin beharrliches, das die ganze Reihe der Beränderungen in der Zeit nach Ginem Gesetze bestimmt. Das Gefet ber Erhaltung ber Kraft, dieses große Brincip. in dem fich die mechanische Wiffenschaft vollendet, bebt den zeitlichen Unterschied von Ursache und Erfolg auf; ber ganze Verlauf der Welt kann nun ebenso als Einheit ge= faßt werden, wie er in Zeitdifferentiale zerschlagen werden kann, deren jedes die Bedingungen für das folgende ent= halt; es gibt feinen Gegensatz mehr zwischen einem Anfangszustand, der nur als Ursache, einem Endzustand, der nur als Wirfung betrachtet werden mußte, benn in jedem

Moment ist dasselbe gesetzt, die ganze Welt ist ebenso eins beitlicher Erfolg wie einheitliche Ursache, Ein Grund setzt das Ganze zumal, das nur der sondernden Betrachtung im Einzelnen in wirkende Ursachen und ihre Wirkungen sich auslöst.

Sehen wir nun auch davon vollkommen ab, daß Intelligenz und Wille als wirksame Kräfte innerhalb diefer mechanischen Welt fich finden, bleiben wir gang im Gebiete ber mechanischen Wiffenschaft, um aus ihr allein abzuleiten mas benn in jenem einheitlichen Grunde gesett werden muß, auch wenn wir ihn so abstract als möglich fassen, so ift die Borausfenung aller Wiffenschaft ja boch jedenfalls bas, daß die Gesammtheit der Beziehungen, die in der Welt find, erkennbar sei, und vom Denken durchdrungen werden könne; daß die Gesemäßigkeit, mit der die ein= zelnen Beränderungen erfolgen, identisch fei mit ber logi= ichen Confequenz, welche fie aus gewiffen Oberfägen zu be= rechnen gestattet. Die bochften Leiftungen mathematischen Scharffinnes maren machtlos gegenüber ber Natur, wenn fie nicht felbst eine verkörperte Mathematik mare, bas mirkliche Geschehen ware in keine Formel zu faffen, wenn nicht seine Bestandtheile ein System von Gedanken darftellten. Die Voraussetung aller Forschung, daß Gesete in der Welt berrschen, sagt nur in andern Worten, daß die Ratur Gedanken realisiere, daß Naturnothwendigkeit und logische Nothwendigkeit daffelbe fei. Dann ift aber auch gesagt, daß die wirkliche Welt nicht erklärbar wäre, wenn sie nicht durch Gedanken bestimmt ist. Läßt sich die ganze Welt in

Siner mechanischen Formel darstellen, welche ihren ganzen Verlauf rückwärts und vorwärts enthält, so müßte es doch der ungeheuerlichste Zufall sein, wenn diese durchgängige Congruenz mit unserem Denken nicht in ihrem Grunde selbst gelegen wäre; ist sie aber nur aus Gedanken erklärzbar, so muß sie ebenso als Zweck wie als bloße Wirkung einer Ursache gelten; beides fällt auch hier zusammen. In unserem beschränkten menschlichen Thun besteht eine Differenz zwischen Zweck und wirkender Ursache, weil der Zweck des Menschen an gegebene Mittel gebunden ist; im Ganzen fällt beides zusammen, Wirken und Gedanken verwirklichen ist eins und basselbe.

Wir enthalten uns, die Grundlinien des Begriffes eines einheitlichen Grundes, die sich uns so ergeben, weiter auszufüllen und diese Gedanken auf das eigentlich theo-logische Gebiet zu verfolgen; denn es könnte ja nicht ohne Erwägungen geschehen, die weit über die Gebiete hinauszgreisen, aus denen der Kampf gegen den Zweckbegriff stammt. Nur zwei Punkte mögen noch angedeutet werden, welche zeigen, wie die Bekämpfung des Zweckes den Zweck nicht los wird.

Wann glaubt benn die mechanische Naturwissenschaft sicher zu sein, daß sie ein Causalgesetz vollständig erkannt und sicher bestimmt hat? Nach allgemeiner Uebereinstimmung dann, wenn sie experimentierend die Erscheinung aus den Ursachen, welche sie ihr anweist, wirklich hervorbringen kann. Alle Versicherungen, daß das organische Leben nur aus den physicalischen und chemischen Kräften der Eles

mentarstoffe, welche den Leib des Organismus bilden, zu erklären sei, werden tauben Ohren predigen, so lange nicht im Laboratorium eine Zelle mit ihrem Kern gemacht und gezeigt wird, daß fie lebt und fich theilt; ift aber bas ein= mal wirklich gelungen, so wird auch jeder Widerspruch verftummen. Was beißt das aber anderes, als daß wir nur dann sicher sind, die Natur erkannt zu haben, wenn wir nun rudwärts fie zwingen konnen, unsere Gedanken zu verwirklichen? Wir seten den Erfolg als 3med unseres Erperimentierens; wir ordnen die Mittel zwedmäßig an: trifft unsere Berechnung ju, tritt ein, mas wir gebacht. erweist sich unser Gebanke als das, mas den Erfolg mirklich hervorzubringen im Stande ist, so ist der Beweis er= bracht; der Aweck controliert die Ursache. Darum leat Bacon so großen Werth auf den Ruten der Biffenschaft: bie Werke, die wir hervorbringen, find die Gemähr der Wahrheit unserer Erkenntniß; erft wenn die Ratur unsern vorausgehenden Gedanken gehorcht, wiffen wir, baß fie mit ibr übereinstimmen.

Und endlich: Die Auffassung, welche alle und jede Gültigkeit des Zweckbegriffs läugnet, und nur die Betrachtung der wirkenden Ursachen für zulässig erklärt, hebt sich selbst auf, indem sie den Unterschied von Wahr und Falschzerstört. Rein nach den wirkenden Ursachen betrachtet ist alles gleich nothwendig, Wahrheit und Lüge, Wissenschaft und Aberglauben, Wahnsinn und gesunder Verstand. Alle Gedanken, mögen sie gedacht sein von wem sie wollen, haben hier dasselbe Recht; auch die teleologische Auffassung

wäre nicht da, wenn sie nicht nothwendig wäre, und ist in der Welt kraft des Rechts der Causalität, so gut als die mechanische Wissenschaft. Wer Wahres und Falsches scheidet, mißt das menschliche Denken an einem Zwecke, und erkennt an, daß es dazu da sei, die Wahrheit zu sinden. Würde aber die Natur der Dinge ihm das vermöge ihrer Nothewendigkeit versagen, so wäre sein Beginnen wahnwizig; er muß voraussehen, daß seine eigene geistige Organisation auf Erkenntniß der Wahrheit angelegt ist, und daß darum auch die Natur der Dinge darauf angelegt ist, erkannt zu werden. Die Lebhaftigkeit also, mit der die Verbannung des Zweckebegriffs verkündigt, und die Vetrachtung der wirkenden Ursachen als die allein wissenschaftliche und wahre veretheidigt wird, "spottet ihrer selbst, und weiß nicht wie".



## Ueber die Natur unserer Vorstellungen von räumlichen und zeitlichen Größen.

Wenn ich versuche, burch eine kurze Ausführung die uns geläufigen Borftellungen räumlicher und zeitlicher Größen ju verdeutlichen, so habe ich nicht die Ergebnisse ber miffen= schaftlichen Resterion im Sinne, durch welche diese Borstellungen zu den Grundbegriffen der Mathematik erhoben Ich wünsche vielmehr diese Borftellungen worden find. nur soweit ins Auge zu faffen, als fie einen Bestandtheil unserer gewöhnlichen, vor aller logischen Bearbeitung vorbergebenden Auffaffung der Dinge bilden, und immer icon in dem anschaulichen Bilde ber Welt enthalten find, bas in Jedem von uns nach allgemeinen psychologischen Gesetzen, die ihm selbst unbewußt bleiben, aus den Functionen seiner Sinne und seines Berftandes entsteht, und das eben barum, weil es auf der Gewohnheit unseres ganzen Lebens ruht, auch von der wissenschaftlichen Erkenntnif niemals voll= ständig verdrängt werden kann.

Was zunächft den Raum betrifft, so will ich nicht ganz von vorne bei den schwierigen Problemen anfangen, wie wir überhaupt dazu kommen aus unseren Sinnesempfin= dungen uns die Borstellungen von räumlichen, nach brei Dimensionen ausgebehnten Gegenständen zu bilden, die in verschiedener Entfernung von uns liegend den Raum um uns her nach allen Seiten erfüllen; ich nehme vielmehr als gegebene Boraussetzung an, daß wir räumliche Gegenstände wahrnehmen, die in bestimmten Richtungen und Entsernungen von uns und von einander sich besinden, und von dort aus ihre Eindrücke auf unsere Sinne machen; ich will nur die Frage näher untersuchen, wie wir denn zu der uns geläusigen Borstellung von der bestimmten Größe dieser Objecte, der Größe ihrer räumlichen Dimensionen und ihrer Entsernungen gelangen, und welcher Art diese Borstellung ist.

Es kann kein Zweifel sein, daß für den normalen Menschen die räumliche Welt vorzugsweise durch das Auge vorhanden ist; daß ihre Objecte gesehene Objecte, ihre Größen gesehene Größen sind. Die weit beschränktere Kunde, die uns der Tastsinn für sich gibt, sind wir jetzt wenigstens gewöhnt in das Gesammtbild einzureihen, das wir dem Auge verdanken.

Wir muffen also zuerst uns klar machen, wie sich das Auge in Beziehung auf die Dimensionen der räumlichen Dinge und ihre Größenunterschiede verhält.

Sehen wir der Bequemlichkeit wegen zunächst von der Fiction aus, daß wir nur Ein Auge hätten, wie wir ja in der That uns ohne wissenschaftliche Ressexion kaum beswußt sind, was es für einen Unterschied ausmacht, ob wir mit einem Auge oder mit zweien sehen: so läßt sich unsere

Auffaffung ber Welt durch bas Auge so barftellen. bak wir von einem innerhalb unseres Ropfes liegenden Mittel= punkte aus in ben Raum hinaussehen, unsere Gesichtslinien sozusagen von diesem Punkte aus hinaussenden, zunächst nach vorn, soweit der Gesichtstreis des ruhenden Auges reicht, bann aber, vermöge ber Beweglichkeit bes Auges und des Ropfes, nach allen Seiten, nach oben und unten. nach vorn und hinten. Deuten wir jenen Mittelpunkt unferer Gesichtslinien rubend, Auge und Ropf um benfelben beweglich: so läft sich alles, was wir von einem gegebenen Standpunkt aus überseben, fo barftellen, daß wir unsere Gesichtslinien nach allen Seiten wie die Radien einer nach allen Seiten um biefen Mittelpunkt fich behnenden Rugel zieben. Je ein Buschel solcher von jenem Bunkt ausgehender divergierender Strahlen trifft einen bestimmten Körper, der, weil er undurchsichtig ist, unser weiteres hin= aussehen in den Raum verhindert — auch der himmel erscheint uns ja zunächst vermöge seiner Farbe wie ein uns umidließendes Gewölbe -; jener Bufdel trifft die uns qu= gekehrte Seite ber Körper, und trifft Flachen, die fcrag gegen die Richtung unseres Sebens fteben, forag, fo baß der Büschel, der eine Fläche trifft, in demselben Maße ichmäler wird, als bieselbe fich schiefer ftellt. Alles was wir von einem gegebenen Standpunkt aus von einem Körper sehen, ist eingeschlossen zwischen den Strahlen, welche seine äußersten Umrisse, Bunkt für Bunkt, treffen. Darum konnen wir alles, was wir von irgend einem Orte aus feben, in feiner unmittelbaren Erscheinung fürs Auge fo vorftellen, als ob wir mit dem Ausgangspunkte unserer Gesichtslinien im Mittelpunkte einer Glaskugel uns befänden und als ob nun mit einemmal alles was wir, sei es vor dem Glassei es durch das Glas hindurchsehen, auf die Oberstäche des Glases genau in den Umrissen gemalt wäre, in denen die nach den Grenzen der Körper gezogenen Gesichtslinien die Glaskugel schneiden; die Lagerung der Dinge sofern wir sie sehen, die Lagerung der Bilder um uns her würde genau dieselbe sein. Der Horizont einer weiten Aussicht zum Beispiel wird den Aequator einer solchen Kugel vorsstellen, deren Pol siber unserem Scheitel liegt; seder einzelne Gegenstand des Horizonts nimmt mit seinem horizontalen Durchmesser einen Theil dieses Kreises ein, und alle zusammen füllen seinen ganzen Umfang aus.

Wenn wir uns nun fragen, wie sich das unmittelbar Gesehene als solches rücksichtlich seiner Größe verhält, in welcher Hinsicht wir es unter sich vergleichen, mit welchem Maße wir es messen können, so ergibt sich von selbst, daß es sich dabei direct nur um Winkelgrößen handeln kann. Das Maß der Größe eines gesehenen Bildes als solchen, in einer bestimmten Dimension, etwa der horizontalen, sind die 360 Winkelgrade, die um den Mittelpunkt in der Horizontal-Ebene herliegen; ein je größerer Theil von 360 Graden der Winkel ist, den die Gesichtslinien nach den Enden des Durchmessers einschließen, desto größer sehen wir das Object; ebenso ist die Gesammtgröße des Bildes, das sich uns als eine Fläche darstellt, und darum auf einer Kläche gezeichnet werden kann, durch einen körper-

lichen Winkel ausgebrückt; die Gesammtgröße der quas dratischen Fensterscheibe, die ich vor mir sehe, durch den körperlichen Winkel, der entsteht, wenn vom Ausgangspunkt der Sehlinien nach allen Punkten ihres Umfangs Gerade gezogen werden.

Dem entspricht auch vollständig die Operation, vermittelft der wir die Größe der gesehenen Gegenstände gegen einander abzumeffen pflegen; es find Bewegungen ber Augen, durch die wir die Hauptachse des Auges, in der der Fixier= vunkt liegt, um bestimmte Winkel hin und her bewegen, und die Beobachtung hat gezeigt, daß diefes Maß, das wir aus bem Bewußtsein ber Größe ber Drehung unseres Auges von links nach rechts, von oben nach unten gewinnen, ein sichereres ist, als die Vergleichung der Dimensionen bei rubendem Auge, die überhaupt höchstens bei fehr kleinen Größen angewendet wird. Wir können von den theils variabeln, theils constanten Fehlern, die wir dabei machen, hier absehen; zu den letteren gehört z. B., daß wir in verticaler Richtung geneigt find größere Werthe anzunehmen als in horizontaler, und daß wir eine ununterbrochene Strecke kleiner ichagen als eine getheilte von derfelben Lange; was hiebei affiiciert wird, ift die Schätzung bes Winkels, den wir durch die Bewegung der Blicklinie durch= Diese Fehler sind immerhin, wenn keine meffen baben. sonstigen Störungen eintreten, so unbedeutend, daß wir, um unsere Betrachtung nicht zu verwickeln, bavon absehen, und annehmen können, unsere Größenschätzung entspreche in der That den Winkeln, welche die von den Gegenständen

ausgehenden, von allen Seiten auf uns eindringenden Lichts ftrahlen mit einander an unferem Auge machen.

Es ist nur ein anderer Ausdruck für dieselben Bershältnisse, wenn wir sagen, die unmittelbar gesehene Größe sei immer die scheinbare Größe, in dem Sinne wie die Aftronomie von der scheinbaren Größe der Sonne und des Mondes u. s. w. spricht, und sie dahin angibt, daß die Gesichtslinien, die nach den Endpunkten eines Durchmessers des Mondes oder der Sonne gezogen werden, etwa 31 Winkelminuten mit einander machen, oder, was dasselbe heißt, etwa der siebenhundertste Theil des ganzen Umkreises seien, auf dem dieser Durchmesser liegt, daß wir also die aufgehende Sonne siebenhundertmal auf dem Horizont herumlegen könnten.

Für die gesehene Größe der Gegenstände haben wir demnach an der ein für allemal gegebenen unveränderlichen Größe des Winkelraums um einen Punkt her ein vollkommen sicheres und bestimmtes Maß, und können in Theilen dieses Maßes jede gesehene Größe ausdrücken.

Nun ist es uns aber bei ber Betrachtung ber räumlichen Berhältnisse ber Außenwelt nicht um diese scheinbare Größe zu thun: die Berhältnisse ber scheinbaren Größe sind rein zufällig; sie wechseln mit unserem Standpunkte; mit jeder Bewegung, die wir machen, vergrößert sich, was uns näher rückt, was sich entfernt, verkleinert sich; dasselbe Ding kann alle scheinbaren Größen von der Ausfüllung unseres ganzen Sehfelds dis zum Berschwinden durchmachen. Es ist uns auch nicht blos um die zufälligen Ansichten der Dinge ju thun, wie sie sich in bem flächenhaften Bilbe barftellen, bas nnfer Auge allein uns liefern kann, sondern um die Erkenntnig ihrer mahren körperlichen Gestalt; und die Dimensionen dieser Gestalt spiegeln sich ja sehr ungleich in der scheinbaren Größe, welche die einzelnen Theile des flächenhaften Bildes haben. Die Längenfront eines Hauses, beffen schmale Seite uns zugekehrt ift, erscheint schmaler als diefe, und schrumpft gar zur Linie zusammen, wenn wir gerade in der Flucht derselben stehen; die scheinbare Breite einer geraden Strafe, auf ber mir geben, ift größer als ihre scheinbare Länge. Die Bewegung zwischen ben Gegenständen, welche wir feben, und die Möglichkeit sie von verschiedenen Seiten zu betrachten, hat uns längst die Täuschungen erkennen lassen, welche die perspectivische Verkleinerung und Verkurzung mit sich bringt, und die badurch gewonnenen Erfahrungen leiten uns an, die icheinbare Größe gur Erkenntniß ber mabren Größe und Geftalt ber Dinge zu verwerthen; und biese Zurückführung gelingt um so vollständiger, je mehr wir Gelegenheit haben, die Dinge in verschiedenen Entfernungen und von allen Seiten zu be= trachten. Wo das nicht der Fall ift, da täuschen wir uns sogar in unserer nächsten Umgebung, weil wir die Reduction nicht vollständig vornehmen; der Fuß unserer Zimmerwand 1), und ebenso die Länge unseres eigenen Beines vom Anie an abwärts wird regelmäßig unterschätt, weil wir beibes immer nur verkürzt zu sehen gewöhnt sind; und eben daher kommt es wohl auch, daß wir die Größe der Kinder zu gering anzunehmen geneigt find. Wer aufgefordert würde,

sich ein Kind auszusuchen, das halb so groß ist als er, würde schwerlich auf eines von zwei Jahren und darunter verfallen.

Aber wo wir nun diesen Täuschungen nicht ausgesetzt sind — was nennen wir denn eigentlich die wahre Größe der Dinge gegenüber der blos scheinbaren, die sich unserem Auge unmittelbar darbietet? Kurzes Nachdenken belehrt uns, daß der Begriff der Größe überhaupt nur ein relativer ist, daß wir ursprünglich nur von größer, kleiner, gleichgroß, aber nicht von groß schlechtweg reden können, und daß alle unsere Größenschätzung einen Maßstad vorausssetz, mit dem wir die Dimensionen der wahrgenommenen Objecte vergleichen; daß zu einem solchen Maßstab ferner für unsere gewöhnliche Größenschätzung nur ein solcher taugt, der sich nicht blos an sich gleich bleibt, sondern uns auch fortwährend gegenwärtig ist, damit seine Borstellung eine uns geläusige und zur Vergleichung immer bereit stehende sei.

In der That find ja die Maßstäbe ursprünglich überall von unserem eigenen Leibe genommen, der jedenfalls die Bedingung erfüllt, uns immer gegenwärtig und unserer Borstellung geläufig zu sein; die Daumenbreite, die Länge des mittleren Fingerglieds, die Spanne, die Länge des Armes vom Ellenbogen an, der Fuß, der Schritt, sind allerorten die ursprünglichen Längenmaße, mit denen wir die Größe der Dinge vergleichen; und was wir jest ihre wahre Größe nennen, ist zunächst das Berhältniß ihrer Größe zu der Größe dieser Maßstäbe.

Allein genauer zugesehen kommen wir damit doch noch nicht aus der scheindaren Größe heraus. Das Maß, mit dem wir Gesehenes messen, muß ein gesehenes Maß, seine Größe eine gesehene Größe sein; alle gesehene Größe aber ist nur scheindare Größe; auch die Größe unserer Hand ist eine scheindare, und diese scheindare Größe wechselt mit der Entsernung, in der sich unsere Hand von unserem Auge besindet; nur daraus, daß sie immer wieder dieselbe Größe zeigt, wenn sie in dieselbe Entsernung zusäckehrt, gewinnen wir die Ueberzeugung, daß sie an sich ihre Größe nicht ändert; daß sie aber in dieselbe Entsernung zurückehrt, wissen wir ursprünglich nicht allein durch das Auge, sondern auch durch die Empfindungen, welche die Bewegung unserer Glieder begleiten.

Trop dieser veränderlichen scheinbaren Größe kann aber unsere Hand doch ein brauchbares Maß bleiben, nachsem wir uns von der Constanz ihrer wahren Größe überzeugt haben, wenn wir nur damit Objecte vergleichen, die jes besmal in derselben Entsernung von uns sind; denn dann werden sie, wenn sie sich nähern, in demselben Maße wachsen, wenn sie sich entsernen, in demselben Maße schwinden. Daß aber unsere Hand und der damit gemessene Gegenstand wirklich in derselben Entsernung sind, davon überzeugt uns ursprünglich nicht das Auge, sondern der Tastsinn durch die Empsindung, welche die Berührung gibt; und so beruht alles Messen ursprünglich auf dem Anles gen des Maßstabes; daß wir aber anlegen, empsindet die Hand, und nicht das Auge. Nur durch die Cooperation

bieser beiden Sinne wird also ursprünglich die sichere Grundlage für die Erkenntniß gewonnen, daß zwei Objecte in derselben Entfernung von uns sich befinden; für das Auge sagt jett aber unser Messen, daß die scheinbare Größe des gemessenen Dings der scheinbaren Größe des Maßes in derselben Entfernung gleich sei oder in bestimmtem Berhältnisse zu ihr stehe; oder sagt, wie groß die scheinbare Größe sein wird, wenn der Gegenstand sich in einer gewohnten Entfernung besindet, die für kleinere Gegenstände die Weite des deutlichen Sehens ist.

Rennen wir aber erst von den einsachsten Fällen aus die Beziehung zwischen der scheinbaren Größe und der Entsernung, so dehnen wir unsere Größenvergleichung auch ohne wirkliches Messen auf Gegenstände aus, die sich in weit verschiedener Entsernung von uns besinden. Wir bilben uns Vorstellungen über die wahre Größe eines Gegenstands, wenn wir seine Entsernung kennen, oder genauer, wir bestimmen daraus die scheinbare Größe die er für das Auge haben würde, wenn er in einer uns gewohnten und bekannten Entsernung wäre; und ebensoschaften wir aus der scheinbaren Größe eines Objects, dessen erscheinende Größe wir in gewohnter Entsernung kennen, seinen Abstand von uns.

Wir sind so geübt, diese einander gegenseitig unterstützenden und controlierenden Operationen innerhalb des Bildes, das die Welt um uns her dem Auge darbietet, unablässig vorzunehmen, daß uns meist nur das Resultat derselben, nicht die Operation selbst zum Bewußtsein kommt.

Wenn wir einen Bekannten von Ferne sehen, so urtheilen wir nicht mit Bewußtsein, daß sein Bild hundertmal kleiner ist, als wenn er vor uns stünde, sonderu wir interpretiezen sofort die Kleinheit der Bilder aus der Entsernung, wir glauben ihn in seiner wahren Größe, zugleich aber die Entsernung selbst zu sehen, die wir doch nur aus der perspectivischen Verkleinerung aller Gegenstände erschließen. Wer zum erstenmal durch ein Fernrohr sieht, hat nicht den Eindruck, daß es vergrößere, sondern daß es die Gegenstände nähere oder "herziehe"; er ist so gewöhnt, die Verzgrößerung des scheinbaren Durchmessers auf eine Verminderung der Entsernung zu deuten, daß ihm die unmittelbare Wirkung des Fernrohrs vollständig oder wenigstens zum größten Theile entgeht.

Durch ähnliche Analogieschlüsse corrigieren wir forts während die scheinbaren Verkürzungen seitwärts gesehener Flächen, und deuten sie auf die Ausdehnung, welche wir wahrnehmen würden, wenn sie in gleicher Entsernung von vorn gesehen würden, sobald wir aus irgend welchen Anshaltspunkten erschließen können, daß sie schräg gegen unsere Gesichtslinie stehen.

Wie zwingend diese Gewohnheit ist, die Dinge nicht in den Verhältnissen aufzusassen in denen sie wirklich unserem Auge erscheinen, sondern uns daraus Borstellungen über ihre wahre Größe und Gestalt zu bilden, zeigt sich in nichts deutlicher, als in den Fehlern, die fast unabwendbar Ansangs von denjenigen begangen werden, die nach der Natur zeichnen wollen. Es ist Tausend gegen Eins zu wet-

ten, daß ein solcher, auch wenn er gang gutes Augenmaß bat, die schräg gesehene Seite eines Hauses zu breit, die idrag gesehene Mündung einer cylindrischen Röhre zu freisähnlich, den Deckel einer Rifte die vor ihm steht, als ein Parallelogramm zeichnet, weil er sich von der Borftellung nicht los machen kann, welche Dimensionen und Formen biese Objecte in Wirklichkeit haben, und diese Borftellung in seine Reichnung hineinträgt; und auch auf guten Land= icaftsbildern findet man nur allzuhäufig, daß ein entferntes Gebirge, welches den Horizont begrenzt, unverhältniß= mäßig hoch und groß gerathen ist; die Kenntniß seiner wirklichen Sobe hindert den Zeichner, die perspectivische Verkleinerung in ihrem ganzen Betrag eintreten zu lassen von den zum Theil Entseten erregenden Größen. welche ber Mond auf Bilbern anzunehmen pflegt, gang zu ichweigen.

So schwierig es ift, von all diesen Fehlern sich freizuhalsten, und alle Schlüsse zu vergessen, um nur an das wirklich gessehene Bild sich zu halten, so sicher und sein entwickelt ist doch unter gewohnten Verhältnissen unser Unterscheidungsvermögen für die Zunahme, welche mit wachsender Annäherung die Vilber zeigen müssen; es ist fast als ob wir unserer Schähung der Entsernung wirklich das mathematische Gesetz zu Grunde legten 2), nach welchem mit der Annäherung an uns die Winkel wachsen, welche die scheindare Größe eines Objects ausstrücken. Dieses Wachsthum ist ja bei gleicher Geschwinzbigkeit der Annäherung ein viel langsameres in größerer Entsernung als in kleinerer; wer aus einer Entsernung

von bundert Ruß auf uns zukommt, muß fünfzig Ruß zu= rudlegen, bis er uns doppelt fo groß erscheint, von jest an aber nur etwa fünfundzwanzig, um feine scheinbare Größe noch einmal zu verdoppeln; eine Locomotive, beren Borüberfahren wir am Wegübergang erwarten, schwillt erft auf der letten Strecke in wenig Augenblicken zu ihrer vol= len Größe auf. Betrachten wir die Fenfterreihe der ichrag zu uns ftebenden Front eines hauses aus der Nähe, so hat das erste Kenster vielleicht die doppelte scheinbare Sobe des letten; entfernen wir uns unter bemfelben Winkel, fo wird bie Differeng bes erften und letten immer kleiner, je weiter wir gurudtreten. Damit haben wir auch ohne andere Anhaltspunkte, wenn wir nur die Gleichheit der Fenster und ihre Entfernung voneinander vorausseten konnen, ein Mittel die Entfernung bes Gangen ju ichaben; und umgekehrt, wenn uns die Entfernung eines Punktes in einer folchen Reihe bekannt ist, bestimmen wir banach bie Entfernung der übrigen Glieder der Reihe von einander.

Aus dieser Sicherheit, mit der wir nach Regeln, die uns nicht zum Bewußtsein kommen, die Unterschiede in der Zu= nahme der Bildgrößen je nach der Entsernung derselben zu beurtheilen wissen, erklärt sich der befremdende Eindruck, den uns zuweilen ein Fernglas hervordringt. Sehen wir etwa von einer Parterreloge mit bloßen Augen über die Köpfe weg bis zum Orchester, so ist Alles in Ordnung; die Abnahme der Kopfgrößen von Sigreihe zu Sigreihe entspricht ihren wirklichen Entsernungen, sie ist in der Nähe rasch, weiter nach vorn langsamer; jeder scheinbaren Kopf=

größe entspricht jugleich ber Betrag, um ben bie Größe der folgenden Reihe abnimmt. Nehmen wir nun aber bas Opernglas vor's Auge, um die vorderen Reihen zu mu= stern, so bietet sich ein sonderbarer Antlick; die Köpfe sind von vorn nach hinten aufeinandergerückt, die Abstände der Reiben so vermindert, daß wir nicht begreifen wie die Leute sigen können; es scheint als wären sie ineinandergeschoben und hatten ihre forperliche Undurchdringlichkeit aufgegeben. Denn fo große Röpfe, wie fie uns bas Glas zeigt, konnten nur in geringer Entfernung von uns fein; dann aber mußte die nachste Reihe eine viel stärkere Berkleinerung zeigen, als fie das Blas uns darftellt; und so deuten wir unwill= kürlich die Verhältnisse der Bilder, die wir sehen, auf einen weit geringeren Unterschied in ihrer Entfernung von uns, und fie ericheinen von hinten nach vorn gufammenge= Derselbe Erfolg tritt ein, wenn wir an der Front eines in mäßiger Entfernung ftebenden Saufes durch ein Kerurohr hinabsehen; die Zeichnung wird vollkommen falsch, die Länge der Front schrumpft um so stärker zusammen. je stärker die Vergrößerung, aus den breiten Fenstern wer= ben enge Spalten, aus den Gesimsen davor schmale Steine, die aus der verfürzten Fläche vorspringen. Wiederum bat das Kernrohr die scheinbare Größe des Bildes gesteigert, aber die Berhältniffe seiner Theile nicht zugleich geandert; wir wiffen aber, daß wenn wir das haus fo groß feben würden, als es das Fernrohr zeigt, dann die icheinbaren Boben der Fenfter weit rafcher abnehmen mußten, wenn sie in der gewohnten Breite und dem gewohnten Abstand

von einander stehen; die perspectivische Verkürzung der entsfernteren Linien entspricht nicht mehr der scheinbaren Größe des Bildes.

Bei dem Seben mit unbewaffnetem Auge, in gewohn= ter Umgebung, haben wir nun ftets Anhaltspunkte genug, um aus der scheinbaren Größe von Gegenständen, beren Dimensionen uns annähernd bekannt sind, wie die ber Menichen, Baume, Wohnhauser u. f. f., die Entfernung, und wiederum aus der so erschloffenen Entfernung die mabre Größe der übrigen Gegenstände mit ziemlicher Si= derheit ju ichaten. Wo und aber diefe hilfsmittel ver= laffen, oder wenigstens unzureichend sind; wo wir in frem= ber, von unserer heimath verschiedener Umgebung uns befinden, und nun, auf das Auge allein angewiesen, unsere Vorstellung von den Größen und Entfernungen uns bilden sollen, da steben wir vor der Aufgabe, aus der Ginen ge= gebenen scheinbaren Größe zwei Unbekannte zu bestimmen, und wir find unficher, wieviel von der scheinbaren Größe wir auf Rechnung der Entfernung, wieviel wir auf Rech= nung der mabren Größe ichreiben follen. Ber gum erften= mal in den Hochalpen wandert, wird fast unfehlbar in die Täuschung gerathen, die Entfernungen zu klein, die Wege ju turg, die Beit, die gu Ersteigung einer Bobe nothig ift, ju nieder zu schäten; die Magstäbe, die er aus der Cbene ober dem hügellande mitbringt, und die anzuwenden ibn eine lange Gewohnheit unwillfürlich zwingt, verbieten ibm. einen Berg, der ihm unter so großem Winkel erscheint, anderswohin als in die größte Nähe zu verlegen, welche

ihm die übrigen Anhaltspunkte gestatten; wollte er ihn in größere Entfernung verfeten, fo mußte er ibm Dimenfionen beilegen, welche weit über fein bisber gewohntes Mag binausgehen. Erft durch daffelbe Mittel, durch das er ur= sprünglich schon als Kind größere Entfernungen kennen und würdigen gelernt hat, durch die Arbeit seiner Muskeln und seiner Lungen und die Erfahrung der Zeit, mabrend der er fie aufwenden muß, übermindet er die früheren Bewohnheiten und gewinnt den neuen Makstab den er anle= gen foll; mit ber Renntniß ber wirklichen Entfernungen, bie er so erwirbt, machsen ihm erft die Berge, die er fieht, in's Riefenhafte, weil er lernt, fie in die richtigen Entfer= nungen zu verlegen. Aehnlich geht es dem Binnenländer, der ans Meer kommt; auf ber weiten Fläche findet er wenige Begenstände, die ihm überhaupt eine Schätzung gestatten, und die wenigen, die er findet, find ihm ihrer Größe nach nicht vertraut; er hat sich nicht einprägen können, welches Bild ein Schiff in der Entfernung einer Seemeile barbietet, und jedenfalls verläßt ibn jenes hilfsmittel, das in den Reihen von Gegenständen liegt, deren langsamere oder schnellere Abnahme ihn die größere oder kleinere Ent= fernung zu beurtheilen anleitet.

Den Himmelskörpern gegenüber aber fehlt uns alle und jede Anknüpfung, um ihre Entfernung und damit ihre wahre Größe, sowie jede Anknüpfung um ihre wirkliche Gestalt zu erschließen. In letzterer Hinsicht bieten Sonne und Vollmond sich dem Auge zunächst als Scheiben dar, die Phase des Mondes zwischen Reumond und den Vierteln erscheint

als Sichel; ba unsere Wahrnehmungen uns keinen Anlaß geben, die dritte Dimension zu erschließen, so bleiben wir bei dem flächenhaften Bilde, geradeso wie ein entserntes Gesbirge uns als eine bloße Wand erscheint.

Die Entfernung aber zu schäpen gibt uns der leere Weltraum feine Mittel an die Sand; und das Benige, mas wir von der irdischen Umgebung verwenden konnen, ist nur geeignet uns irre ju leiten. Denn bier find wir wohl in borizontaler Richtung gewöhnt größere Entfernun= gen anzunehmen; theils kennen wir aus Erfahrung die wirkliche Entfernung der Gegenstände, die unsern Horizont begrenzen, theils gibt uns die allmähliche perspectivische Berkleinerung berfelben ein Maß für ihren Abstand; wir find gewöhnt, daß felbst größere Objecte, wenn sie fich bem Horizonte zu bewegen, verschwinden. Aber in der Richtung nach oben haben wir keine Belegenheit eine größere Ent= fernung zu bestimmen; ber hahn auf bem Rirchthurm ober ein Raubvogel der über unserem haupte freist, sind die einzigen Gegenstände, an benen wir ein Maß für verticale Entfernungen haben; und auch von den Bogeln die über uns fliegen, miffen wir, daß fie, wenn fie fich dem Borizonte nähern, rasch sich verkleinern und verschwinden. nun übertragen wir diese Gewohnheiten auf Sonne, Mond und Sterne; die untergebende Sonne, den aufgehenden Mond muffen wir wohl in die Entfernung der Berge ober Wälder verlegen, hinter benen sie emporsteigen ober verfinken; aber wenn sie im Meridian steben, nöthigt uns nichts sie in größere Entfernung zu verlegen als etwa ben

Raubvogel oder die Wolken die über uns wegziehen. so wundern wir und, wie groß noch das scheinbare Bild in der Entfernung des Horizonts erscheint, die uns als die größte gilt, wir wundern uns, daß vom Meridian nach bem Horizont keine Abnahme der scheinbaren Größe statt= findet, und deuten bas darauf, daß die mahren Dimenfionen, die immer unsere Borftellung beberrichen, am Borizonte größer sind als im Meridian; ohne uns deutlich zu machen, daß wir sie jest nur in größere Entfernung verlegen, glauben wir fie größer zu feben, obgleich ja der Gefichtswinkel, unter dem fie erscheinen, derfelbe bleibt, ja ihr verticaler Durchmeffer am Horizont durch die Refraction sogar verkleinert wird. Daffelbe findet bei den Sternbilbern ftatt; wenn im Winter bie glanzenden Sterne bes Drion eben über den Horizont fich erhoben haben, so scheint uns das gange Sternbild einen viel größeren Raum einzu= nehmen, als einige Stunden später, wenn es bober am himmel ftebt. Denn ihre Bahnen betrachten wir nicht als Bogen von Rreifen, beren Mittelpunkte wir nabe fteben, sondern als viel flachere Bögen; das ganze himmels= gewölbe sehen wir nicht als eine Halbkugel, sondern etwa wie ein Uhrglas, bas nur gegen die Rander ftarter fich wölbt. Rein Beispiel zeigt so deutlich wie diese ganz allgemeine Täuschung, beren unmittelbarem Gindruck auch berjenige fich nicht entziehen kann, der ihre Gründe kennt, wie vollständig die Borftellungen, die wir uns über die Größe der Objecte bilden, von erworbenen Gewohnheiten beherrscht find, und wie sich fortwährend die erschloffene

Borftellung von der wahren Größe der Dinge mit dem unmittelbar wahrgenommenen Gesichtsbilde vermischt.

Davon können wir uns noch weiter überzeugen, wenn wir etwa die untergehende Sonne betrachtet haben, und nun, von ihrem Glanze ermüdet, die Augen schließen; die winzigen runden Fleckchen, die wir jest im Dunkel des Sehselds wahrnehmen, und die der Bewegung unseres Auges folgen, sind ja die Nachbilder der Sonnenscheibe, und nehmen in unserem Sehselde immer noch denselben Raum ein; aber jest scheinen sie in unmittelbarer Nähe vor uns sich zu bewegen, und darum nur glauben wir, sie seien unvergleichbar kleiner als die Sonnenscheibe, die wir eben gesehen.

Hängt also alle Vorstellung der Größe der gesehenen Objecte von der Entsernung ab, in welche wir sie verlegen, ist, was wir die wahre Größe nennen, am Ende doch nur die scheinbare Größe in einer bekannten und gewohnten Entsernung, oder die scheinbare Größe verglichen mit der scheinbaren Größe eines bekannten Maßstades in gleicher Entsernung, so ist die Gesammtvorstellung über die Dimensionen unseres Weltbildes zuletzt durch den Maßstad bestimmt, mit dem wir diese Entsernung messen; wollten wir aber diese Entsernung, z. B. die Entsernung des deutlichen Sehens, in der wir kleine Objecte betrachten, uns klar machen, indem wir sagen, sie betrage zwölf Zoll, so hätten wir immer wieder die Vorstellung der gesehenen Größe des Maßstades, die von seiner Entsernung abhängt. Wir werden also dadurch auf ein Element gesührt, das sich

nicht durch die immer relativen Bestimmungen ausbrücken läßt, welche in unserer Größenschätzung durch das Auge porkommen; welche Dimensionen wir überhaupt in ber ge= sebenen Welt voraussehen, bangt julet immer von der Borftellung einer Entfernung ab, die wir nicht direct feben können, weil sie in der Richtung unserer Blicklinie selbst lieat. Wie groß wir überhaupt ben Raum um uns porstellen, wird durch das Maß des Radius bestimmt, den wir für bie Rugelflächen annehmen, in benen die Bilber ber Gegenstände für uns liegen. Unfer Seben und alle davon abhängigen Größenverhältnisse murden absolut die= selben bleiben, wenn wir die Einheit, mit der wir fie vergleichen, etwa die Weite des deutlichsten Sebens, verdoppelt oder halbiert denken könnten; an den Bildern murde schlechter= bings nichts geandert, wir wurden nur im Gangen im ersten Falle einen größeren, im zweiten einen kleineren Raum vorstellen als jest.

Wir können auch die Möglichkeit nicht abweisen, daß individuelle Differenzen hier vorhanden sind. Wir wissen, daß, wenn wir plöglich in die Anschauung eines Rothblinden versetzt würden, die Welt um uns her ganz andere Farben und Farbenunterschiede zeigen würde als jett; wir können ebenso denken, daß, wenn wir mit Einem Schlage in die räumliche Borstellung eines Andern gerückt würden, die ganze Welt sich plöglich im Raume ausdehnte oder zusammenzöge; das Weltbild, das wir jett hätten, wäre dem früheren ähnlich, aber nicht congruent. Ja wir sind nicht sicher, ob nicht in uns selbst im Laufe der Zeit solche

Wandlungen vorgehen; es ist gar nicht unwahrscheinlich, daß sich uns im Laufe der Jahre die Welt verengt, denn unsere Hände wachsen, und umspannen jett, was sie früher nicht zu umspannen vermochten; unsere Schritte werden größer, wir legen denselben Weg mit wenigeren Schritten und in kürzerer Zeit zurück, und gewinnen daburch den Eindruck kleinerer Entsernung; die Weite des deutlichen Sehens nimmt zugleich mit zunehmendem Alter zu, und auch hieraus kann eine uns unbewußte Bergrößerung der Scheit, die wir anlegen, und damit eine Berringerung der Objecte, welche wir damit messen, für unsere Vorstellung ersolgen. Dieselbe Entsernung bedeutet uns jeht weniger als früher, und schneller wird, wie unsere Bewegung es in der That thut, auch unser Blick das Entsernte zu treffen scheinen.

Nun könnte allerdings gegen die Ansicht, daß das Maß, von welchem die Borstellung der wirklichen Größe der gesehenen Objecte abhängt, ein subjectives und indivibuell verschiedenes sei, ein Einwand erhoben werden. Wir sind ja für die Beurtheilung der Größen und Entsernungen gar nicht allein an den Gesichtssinn gewiesen. Die erste Kenntniß der verschiedenen Entsernungen des Gesehenen kommt uns thatsächlich durch den Tastsinn und die Empfindungen, welche unsere Bewegungen begleiten; das Greisen gibt dem Kinde zuerst die sichere Kenntniß von der Entsernung der gesehenen Gegenstände, ja von der Bedeutung der Gesichtsbilder überhaupt. Allein es läßt sich sofort auch zeigen, daß die Vorstellungen, die wir so über die Größe

unseres Leibes und seiner einzelnen Glieder, sowie siber bie Größe der von unseren Gliedern ausgeführten Bewegungen gewinnen, mit demfelben subjectiven Factor behaftet sind; wir vermögen nicht zu erklären, wie wir gerade
zur Borstellung dieser bestimmten Größe kommen, die uns
gar nicht als eine blos relative, sondern als eine absolute
erscheint, und dem Naume, den wir selbst einnehmen, eine
ganz bestimmte und feste Ausdehnung und Begrenzung gibt.

Die Frage wird um fo verwickelter, als Anzeichen genug vorhanden find, daß jeder ber beiben Sinne, die uns räumliche Vorstellungen geben, das Auge einerseits. ber Taftsinn mit den Bewegungsempfindungen andrerseits. sein eigenes Größenmaß hat, wenn er ifoliert genommen Nachdem zuerst Weber durch seine oft wiederholten Bersuche nachgewiesen batte, daß zwei Lirkelsviken, wenn nur ihre Diftang klein genug ift, bei gleichzeitiger Berührung nicht zwei gesonderte Empfindungen geben, ihr Abstand also für unsere Borftellung durch den Taftfinn verschwindet. während er für das Auge noch leicht mahrnehmbar ift; nachdem ferner gezeigt mar, daß das Minimum ber Di= ftang, bei welcher noch zwei gesonderte Empfindungen zum Bewußtsein kommen, für verschiedene Theile der Saut ein febr verschiedenes ift, für die Zungenspipe nur eine halbe Linie, für den Ruden zwei Boll beträgt, ergab fich auch die weitere Beobachtung, daß wir benfelben Gegenstand. wenn er auf dem Ruden aufgelegt wird, für kleiner halten, als wenn er bas Gesicht ober bie Sand berührt. gibt sich innerhalb des Taftsinns selbst verschiedene Größen-

schätzung; die Zähne zum Beispiel geben bei ber Berührung burch die Runge entschieden die Vorstellung größerer Dimenfionen, als bei der Berührung mit dem Finger. Und eine ähnliche Differenz, wie sie zwischen der Größenschätzung burch die weniger empfindlichen hautstellen und der Größen= schätzung durch die empfindlicheren besteht, scheint auch zwi= schen dem Tastsinn überhaupt und dem Auge, und damit amischen den Größenvorstellungen ber Blinden und denen der Sebenden obzuwalten. 3mei der operierten Blind= geborenen, über welche genaue Berichte vorliegen, fagen übereinstimmend aus, daß sie sich über die Größe der ge= sebenen Objecte vermunderten, nachdem fie fie als solche erkannt, die ihnen durchs Tasten geläufig waren, obgleich sie glaubten sie seien sehr nabe und die perspectivische Berkleinerung nicht in Anschlag bringen konnten.

Diese Differenzen der Maßstäbe verschwinden nun allerdings in der Regel, da wir die meisten Objecte durch Auge und Hand zugleich prüfen können, und die Vorstellung ihrer Größe in Uebereinstimmung bringen; aber die Beobachtungen, welche uns doch das ursprüngliche Vorshandensein eines verschiedenen Maßstabs annehmen lassen, führen auf die bestimmte Quelle hin, aus der diese Versschiedenheit stammt, und geben dadurch einen Fingerzeig, wo der Grund gesucht werden muß, aus dem wir den Dingen gerade diese Größe beilegen, welche uns etwas durchaus sestes und von unserer Vorstellung unabhängiges zu sein scheint.

An und für sich ist ja nichts weder groß noch klein;

die logische Verfolgung unferes Raumbegriffs zeigt unwiderleglich, daß jedes Maß, das wir als Einheit zu Grunde legen, willfürlich ift, weil die Möglichkeit der Theilung einer Raumgröße ebenso ins Unendliche geht, wie die Möglichkeit ihrer Multiplication, durch die wir immer größere und größere Ausbehnungen erhalten. Ein Millimeter ist noch groß, wenn wir ihn mit seinem millionten Theil vergleichen, und gegen eine Billion Meilen ift eine Million eine kleine Strecke. Und das sind ja nicht bloß logische Speculationen innerhalb des Gebietes bloger Begriffe; das Microscop wie das Telefcop, und die Schluffe, welche sich an ihre Ergebniffe knupfen, führen uns noth= wendig dazu, solche Werthe als Distanzen wirklicher Ob= jecte anzunehmen, die Abstände der Atome in milliontels Millimetern, die Entfernung der Fixsterne in hundert= tausenden von Sonnenweiten anzugeben. Wenn wir unsere Phantafie anstrengen, konnen wir uns ein Wefen benten, für bas ein Baffertropfen eine Beltkugel mare, ein anderes, dem unfer Milchstraßenspftem nur den Gindruck eines Wölf= dens von gligernden Stäubchen machte 3).

Aber für unsere gewöhnliche Borstellung, die darauf ausgeht, uns die Größen irgendwie anschaulich zu machen und in den Bereich des sinnlich Borstellbaren zu ziehen, existiert nicht diese nach beiden Seiten endlose Reihe von Größen, die beliebige Bielfache oder beliebige Theile eines gegebenen Maßstabes wären; wer nicht gelernt hat, seine durch alltägliche Erfahrung erworbene Auffassung durch den logischen Zwang der Beweise zu überwinden, wird

boch, wenn ihm all bas bemonstriert und vorgerechnet wird. bie Empfindung haben: die Bahlen bor' ich mohl, allein mir fehlt der Glaube; und er wird fich schlieflich nicht anders helfen können, um sich die Länge der Lichtwellen oder die Abstände der Atome zur deutlichen Borstellung zu bringen, als indem er überlegt, wie lang er sich einen Millimeter porfiellen mußte, um all bas, mas biefe Strede in sich bergen foll, noch wirklich unterscheiben zu können: wollen wir uns aber im Großen die Berhältniffe auch nur unseres Sonnenspftems anschaulich machen, so fragen wir, wie klein wir uns die Erde vorstellen muften, um noch übersichtliche und bekannte Dimensionen zu gewinnen, und berechnen etwa, daß wenn wir fie als eine Erbse benken. in dem Abstand von 36 Metern die Sonne als eine Kugel von einem Ruß Durchmeffer, in dem Abstand etwa eines Kilometers Neptun in der Größe einer Ririche ju fuchen Denn innerhalb jener nach beiden Seiten endlosen Reibe einander untergeordneter Größen ift es nur eine verhältnismeise kurze Strecke, die uns anschauliche Borstellungen gewähren kann. Woran wir keine Theile mehr finnlich ju unterscheiben im Stande find, bas tann uns auch nicht mehr als eine ausgebehnte Größe anschaulich erscheinen. es ist verschwindend klein; und was wir nicht mehr in seinen Theilen wirklich mit unserer Vorstellung so zu durch= laufen vermögen, daß die gesammte Reihe noch in unserer Erinnerung haften fann, beffen Große überfteigt unfere Vorstellung. Wir bringen es fertig, die Lange eines Wegs uns ju vergegenwärtigen, ben wir durchmeffen haben, wenn

wir Station an Station im Gedächtnisse aneinanderzureihen im Stande sind; aber wir erliegen vor der Aufgabe, Millionen von Meilen uns wirklich aneinandergereiht vorzustellen; und der bekannten Kanonenkugel in ihrem fünfundzwanzig Jahre dauernden Fluge nach der Sonne in Gedanken zu folgen, ist eine Zumuthung, der Niemand in Wirklichkeit gewachsen sein wird.

So ift nach oben bin unferen anschaulichen Größenporftellungen burd die Unmöglichkeit, langere Reiben qu= sammenfaffend zu überseben, eine Schranke gezogen; nach der Richtung des Kleinen hin aber ist die Grenze durch die Unterscheidungsfähigkeit bestimmt, die unsere Sinne uns aestatten. Die Construction des Aunes, die Brennweite ber Linfe, die Dimensionen ber Stabden und Rapfen ber Nephaut, die damit zusammenhängende Weite bes deut= lichen Sehens bringen es mit sich, daß wir zwei Linien, beren scheinbarer Abstand weniger als eine Bogenminute beträgt, nicht mehr zu unterscheiben vermögen, daß also in ber Weite des deutlichen Sebens unter ben gunftiaften Bedingungen auf einen Millimeter höchstens etwa 10 unter= scheidbare Gindrude fommen, und daß, wo nicht angestrengte Aufmerksamkeit eines geübten Auges vorauszusepen ift, die Rahl der Theile, die wir wirklich unterscheiden, noch er= heblich kleiner ift; bazu kommt, daß die Schärfe des Sehens vom Blichpunkte nach den seitlichen Theilen des Sehfeldes bin ziemlich rasch abnimmt. Die mittlere Größe der Let= tern, die im Drude angewendet werden, gibt uns ungefähr einen Magstab für die Größe der Objecte, die wir leicht und bequem zu unterscheiben vermögen, und nach diesem Maßstabe richtet sich unsere geläufige und alltägliche Größenporstellung. Wir nennen dasjenige schlechtweg und nicht bloß relativ klein, woran wir ohne besondere Anstrengung feine Theile mehr zu unterscheiden vermögen; wir nennen ben Gindruck einer Rirkelfpite auf bem Papier einen Bunkt, wir nennen die kleineren Sterne Lichtpunkte, und haben damit selbst nach Euklids Definition ) von der finnlichen Auffaffung aus Recht; benn diese Objecte haben in ber That keine Theile für unser Auge, so wenig als einer Linie, die unserem Blicke wegen ihrer Feinheit eben zu entschwinden droht, noch eine Breite zugeschrieben werden Genauer betrachtet freilich ift auch dieser Bunkt fann. und biese Linie noch eine Fläche; Bunkte und Linien im strengen Sinne können für unser Auge nicht in dem Sinne fichtbar fein, daß fie fich durch eine Farbe von dem hinter= grund unterscheiden, denn mas gefärbt ift, muß eine Rlache sein; Linien und Bunkte im ftrengen Sinne konnen nur als Grenzen und Ecen einer Kläche dem Auge fich dar= Ein im strengen Sinne einheitliches und festes bieten. Maß für unsere Größenvorstellung läßt sich also auch aus bieser Grenze ber Unterscheidungsfähigkeit nicht beducieren: das kleinste Flächenelement, das wir seben, hat immer noch eine Ausbehnung, sonst könnten wir aus der Aneinanderreibung diefer Elemente feine Klache gusammensegen; es bleibt damit in dem thatfachlichen Gindruck, den uns die Größe der Dinge macht, ein mathematisch nicht construier= Aber bas wenigstens läßt sich vollkommen barer Rest.

beutlich einsehen, daß unter benfelben Boraussehunge nem Auge, das im Stande mare zehnmal kleinere Diftanzen zu unterscheiden, die gegebenen Strecken den Eindruck der zehnfachen Länge machen, einem Auge, dem in der Weite bes deutlichen Sebens ein Millimeter schon verschwände. jebe Länge zehnmal kleiner erscheinen müßte. Cbenso ift flar, bag ber Eindruck einer bestimmten Größe durch bie Bahl der unterscheidbaren Theile bestimmt wird, und daß so dieses logische Element der Zahl dabei eine Rolle spielt, das mit der unmittelbaren sinnlichen Auffassung noch nicht von felbst gegeben ift, sondern bewußtes Unterscheiden und Rusammenfaffen der Unterschiede voraussett; sind wir doch immer geneigt, eine in sichtbare Abschnitte getheilte Strecke größer zu schäten als eine ununterbrochen gleich gefärbte, ein Schachbrett größer als ein einfärbiges Quabrat von gleicher Seite.

So verhindert also zulett die beschränkte Zahl wirklich unterscheidbarer Theile, die uns eine der Entfernung des deutlichen Sehens gleiche Strecke darbietet, daß diese Strecke uns den Eindruck einer namhaften Größe macht; und damit stimmt zusammen, daß wir auch in der Bewegung eine solche Strecke nur durch eine kleine Anzahl unterscheidbarer Fortrückungen durchlausen. Damit aber ist das Maß bestimmt, das wir zunächst für die Entfernungen der Dinge von uns, und weiterhin sür ihre Dimensionen überhaupt anlegen. Die Erkenntniß aber, daß auch, was für uns verschwindend klein ist, noch eine Menge von Unterschieden birgt, die wir künstlich sichtbar machen können, überzeugt uns, daß uns unsere gewohnte Anschausung nur ein Miniaturbild der Welt liesert, ähnlich der Zeichnung eines entfernten Gebirges, an dem wir nur die großen Umrisse, aber nicht jeden Busch und jeden Grasshalm, der an seinem Abhange wächst, zu unterscheiden vermögen; und daß es sehr voreilig wäre zu glauben, daß etwa bald jenseits der Grenzen unserer Microscope nun die wirkliche Theilung und Unterschiedenheit der Dinge aufhöre und das Einsache beginne.

Daffelbe Element der Rahl spielt aber auch nach der anderen Richtung bin eine Rolle, mo es fich um den Ginbruck bandelt, den große räumliche Distanzen auf uns maden. Schon für irdische Entfernungen verläßt uns ja balb das räumliche Maß, das sich auf die Vorstellung aneinan= ber gereibter Strecken von unmittelbar anschaulicher Länge gründet. Die Entfernung eines Ortes, den wir auf oft begangenem Weg in einem Zagmarsche erreichen können, ist uns unmittelbar beutlich, wenn wir in Gedanken bie ein= zelnen Abschnitte des Weges durchlaufen; aber felten neb= men wir diefe ausführliche Borftellung ju bulfe, die uns boch nicht gestatten murbe, durch das Augenmaß sozusagen eine einigermaßen sichere Vergleichung barüber anzustellen, welcher von zwei nach verschiedenen Richtungen führenden Begen langer fei; vielmehr nehmen wir ichon für mäßige Diftangen bie Reit gu Bulfe, welche nothig ift fie gurudgu= legen, und rechnen nach Wegestunden oder Tagereisen, die wir einfach gablen, ohne uns bei ber Borftellung der Di= stanz jest genau an alles das zu erinnern, mas sich zwi=

schen dem einen und dem andern Endpunkte ausdehnt. Die Zurückführung der Raumgrößen auf die Zahl von Zeitabschnitten, in denen sie, sei es von einem Fußgänger sei es von einem Lichtstrahl durchmessen werden, verschafft uns einen verständlicheren und übersichtlicheren Ausdruck, als die directe Angabe der Meilenzahl.

Das führt uns auf den zweiten Gegenstand unserer Betrachtung, auf unsere Borftellung der Zeitgrößen. Wiederum vertiefen wir uns nicht in das räthselhafte Wefen der Zeit überhaupt; wir nehmen die uns allen ge= läufige, mit unserem eigenen Bewußtsein untrennbar vermachsene Gewißheit, daß wir selbst in der Reit eristieren und, was wir erleben, in einer Zeitfolge erleben, und die damit verbundene Ueberzeugung, daß alles um uns ber in derfelben Reit dauert und sich verändert, als eine ge= gebene Thatsache an, die wir hier nicht zu erklären haben. Bas uns beschäftigt, sind nur die Borftellungen bestimmter Beitgrößen, die fich mit der Borftellung der Zeit überhaupt nothwendig einfinden, und die Grunde, von denen der beftimmte Eindruck abbangt, den uns die Größe verschiedener Denn für die rein mathematische Auf-Reitstreden macht. faffung gilt ja von der Zeit daffelbe wie vom Raume; wir vermögen von einer absoluten Größe nirgends zu reden. Einerseits überzeugen wir uns leicht von der ins Endlose gebenden Theilbarkeit jeder Zeitstrede, welche wir annehmen mögen, und die Physik muthet uns ju, nicht bloß bei dem Worte, das wir fprechen, bei dem Tone, den wir hören, hunderte und tausende von Schallwellen in einer Secunde

die Luft durchzitternd zu denken, sondern zu glauben, bak hunderte von billionenmal in demselben Zeitraum ein Aether= theilden seinen Weg bin und ber gurudlegt; und die Zeit, die eine einzige dieser Lichtschwingungen braucht, läßt sich wieder theilen, so weit wir wollen. Andrerseits ist die Zeit so schrankenlos wie der Raum, und kein logischer Widerspruch hindert uns, Zeiträume von Millionen und Milliarden von Jahren zu fordern, in denen die langsamen Beränderungen der Welt sich vollzogen haben, und diefen Rahlen, gegen welche bie Geschichte bes Menschengeschlechts verschwindet, noch freigebig weitere Nullen nach Bedürfniß anzuhängen. Aber auch bier gilt, daß unsere anschauliche Vorstellung diesen Zahlen weder ins Kleine noch ins Große zu folgen vermag, vielmehr in gewiffe Grenzen eingeschloffen ist; und von diesen Grenzen hängt es ab, daß uns doch eine Secunde oder ein Tag eine feste Größe zu haben scheint, die wir nicht willfürlich mit jedem beliebigen Maße ju meffen vermögen; es will uns fo wenig gelingen, eine Secunde wirklich uns lang, als ein Jahrzehend uns turg vorzustellen.

Wenn wir uns freilich die Vorstellungen von Zeitgrößen, die wir im gewöhnlichen Leben haben, zu verdeutlichen streben, so gerathen wir auf viel schwankenderen Boden als bei den Raumgrößen. Alle Vorstellung einer verstiesbenden oder verstoffenen Zeit ist für uns ja nur durch die den gegenwärtigen Moment mit den früheren Momenten zusammenfassende Erinnerung vorhanden; wir können niemals unmittelbar zwei Zeitstrecken so gegeneinander halten,

wie wir zwei Raumstrecken meffend nebeneinanderlegen; die Aufgabe ist immer, die zulett in unserer Erinnerung aufbehaltene Zeit mit der Zeit, die uns eine von früher ber noch übrige Erinnerung vergegenwärtigt, zu vergleichen. Unsere Erinnerung aber ist an sich um so weniger zuver= läffig, je weiter fie fich zuruderftreden foll; fo munderbar es ift, welchen Reichthum von früheren Gindruden wir im Stande find in jeden tommenden Augenblick mit binüber= zuretten, so geht doch bei diesem ununterbrochenen Trans= port nicht bloß Vieles verloren, fondern auch das Mitgenom= mene ist mancherlei Formveränderungen und Beschädigun= gen ausgesett. Die Thatsache, daß mit der Reit die Erinnerungen verblaffen und unsicher werden, ist uns ja so geläufig, daß, wenn uns ausnahmsweise ein früheres Ereigniß lebendig in allen Einzelnheiten gegenwärtig wird, wir das nicht beffer bezeichnen können als indem wir sagen, es stehe vor uns als hätten wir es gestern erlebt. Wir messen also an der Abnahme der Deutlichkeit und Bollständigkeit unserer Erinnerungsbilder die Reit in die wir sie zurückverlegen muffen. Und ware auch unsere Erinnerung für entfernter Bergangenes weit zuverläffiger als sie in der That sich ausweist, so ist schon der unmittelbare Cindruck, den wir von der Zeitdauer des eben erlebten, der jeweiligen Gegenwart unmittelbar voran= gebenden Abichnitts gewinnen, von wechselnden Bedingungen abhängig. Denn daß eine Zeit vergeht, kommt uns ja nie ohne irgend einen Inhalt zum Bewußtsein, der in dieser Zeit von uns wahrgenommen wird, seien es äußere

Anschauungen, sei es nur das innere Spiel unserer wechsselnden Gedanken und Erinnerungsbilder oder Phantasiegesskalten, sei es das Bewußtsein der Hervorbringung auseinsander folgender Bewegungen. Auch wo unsere Umgebung uns schlechterdings nichts bietet, was uns beschäftigen könnte, wie in der Stille der Nacht, da haben wir doch, so lange wir wachen, die Erfüllung der Zeit durch die Bilder, die vor uns vorüberziehen, oder durch die ungesprochenen Worte, in welche sich unsere Neberlegungen, unsere Besürchtungen oder Hospinungen kleiden. Hört aber dieses Spiel auf, so schwindet mit dem Einschlafen auch das Bewußtsein einer versließenden Zeit.

Es hängt mit diefer Abhängigkeit der wirklichen Zeit= vorstellung von dem jeweiligen Inhalt unseres Bewußtseins zusammen, daßunsere subjective und durch keine weiteren Sulfs= mittel unterstütte Reitschätzung eine febr unsichere ift. Auch wo wir ausdrücklich auf die Zeit achten, welche irgend ein Vorgang in Anspruch nimmt, ober welche zwischen zwei Ereigniffen verfließt, wird die Entscheidung, ob die Zeit zwischen A und B größer oder kleiner gewesen sei als die zwischen C und D, unsicher und häufig unrichtig, wenn ihre Berschiedenheit gering ist; gang kleine Intervalle werden in ber Regel zu groß geschätt, wenn wir sie aus ber Erinne= rung mit einem später mahrgenommenen Intervall vergleichen, größere ju klein; nur für eine bestimmte Größe der Intervalle ift unser Zeitmaß ein hinlänglich sicheres 5). Die Zwischenzeiten zwischen ben Schlägen eines Benbels, bie Dauer ber Tone in einem Musikstud vermögen wir mit

ziemlich weitgehender Sicherheit nach ihrer Größe zu beurtheilen; aber soweit hier unsere Unterscheidungsfähigkeit für Takttheile geht, die sich unmittelbar folgen, so rasch nimmt ihre Zuverlässigkeit für größere Zeitstrecken ab, und so stark wird sie afficiert, wenn wir die Gleichheit weiter außeinanderliegender Zeitstrecken beurtheilen sollen.

Wo aber die Aufmerksamkeit nicht ausdrücklich ber Zeitdauer deffen, mas uns beschäftigt, zugewendet ift, und wo, wie es meift geschieht, ber Inhalt, ber unserem Bewußtsein geboten wird, ungleichartig ift, da bringen wir es nur ju febr roben und unficheren Schätzungen ber Beitgrößen. Wer will ohne weitere Bulfsmittel fagen, ob die Zeit, in der er drei Seiten eines Romans liest, länger oder fürzer ift als die Zeit, in der er die Champagnerarie aus Don Juan hört? Unsere Frrthümer in dem Eindruck, ben wir von der Länge einer verfließenden Reit erhalten, gehören ja zu den alltäglichsten Erfahrungen; und zwar besonders darum, weil unsere Zeitschätzung gang wesent= lich verschieden ausfällt, je nachdem wir überwiegend auf die Zeitunterschiede felbst achten, oder mit dem wechseln= ben Inhalte beschäftigt find, der unfer Bewußtsein erfüllt, und je nachdem dieser Inhalt unser Gemüth berührt. ungedulbigen Erwartung erscheinen Minuten eine lange Beit zu fein, weil fie, gang auf das Eintreten eines fich verzögernden Ereigniffes gerichtet, mit lebhaftem Gefühl von Augenblick zu Augenblick die Enttäuschung empfindet. und so an der Große ihres Berdruffes die Lange der Secunben mißt; die angeftrengte Beschäftigung ober die an-

genehme Unterhaltung bagegen erfüllt jeden Augenblick mit einem Inhalt, der unser Interesse voll und wohlthätig in Anspruch nimmt; sie läßt uns keine Muße die Länge der vorangehenden Reihe zu übersehen und gibt uns ebensowe= nig Beranlaffung ein Ende zu wünschen, und die Schritte ju gablen, die uns ihm entgegenbringen. So ergibt fic bas in tausend Variationen wiederholte Paradoron, daß uns die Beit, die durch vielerlei Inhalt erfüllt ift und uns darum lang erscheinen müßte, in der That kurz und schnell verflogen ift, die Zeit aber, die uns Weniges und Ginfor= miges bietet, ins Endlose sich behnen will; und erst für die spätere Erinnerung, der die Frische des augenblicklichen Gefühls entschwunden und nur der Inhalt des Erlebten übrig geblieben ift, wird ber rasch babingeschwundene Tag, an dem wir Vieles erfahren, fich zu verlängern, der Tag, der eintönig und ohne lebhaftere Erregung vorbeigegangen ift, sich zu verfürzen scheinen; in der Gegenwart werden unsere Daßstäbe von den Gefühlen gefälscht, mit denen wir uns der Gegenwart hingeben oder die Zufunft herankommen seben.

Diese Unsicherheit unserer unmittelbaren Zeitschätzung bringt es mit sich, daß von frühester Zeit an in der äusseren Welt die sesten Maßstäbe gesucht wurden, welche die stüssige Natur unseres eigenen Bewußtseins uns versagt, und daß mit dem steigenden Werthe genauer und für alle gleicher Zeitbestimmung eine Uhr eines der unentbehrlichsten Lebensbedürsnisse geworden ist. Willig verzichten wir darauf, nach dem Maße unserer langen Weile längere und kürzere Zeit zu unterscheiden; wir lassen uns unsere Zeit

vielmehr durch äußere Vorgänge bestimmen, deren gleich= mäßige Wiederholung gleiche Abschnitte zu zählen erlaubt. und wir fuchen nach gleichförmigen Bewegungen, die an den durchlaufenen Räumen die verfloffenen Zeitabschnitte abzulesen gestatten. Hat doch die Natur selbst schon dafür geforgt, uns äußere Marten bes Zeitverlaufs ju geben, und uns an denselben zur gleichmäßigen Theilung der Zeit zu erziehen; der Wechsel von Tag und Racht, dem der Wechsel von Wachen und Schlafen entspricht, gibt die ursprünglichste Zeittheilung, und seine eingreifende Bedeutung für unser ganzes Thun zwingt den Menschen auf den Lauf der Geftirne ju achten, und gibt ihm dadurch zuerst den Bebanken einer Zeitmeffung burch bie gleichförmigen Bewegun= Und unter diefer äußeren Anlei= gen der Himmelskörper. tung gewinnen wir allmählig nicht nur die Einsicht in die Schwankungen unserer subjectiven und augenblicklichen Zeit= ichätung, fondern wir lernen auch diefe Schwankungen felbst berichtigen, und erlangen eine gewisse Uebung in der rich= tigen Beurtheilung von Zeitlängen, so daß uns doch trop bem wechselnden Inhalt ein Tag ober eine Stunde eine bestimmte und feste Größe wird, deren Festhalten uns burch das durchschnittliche Maß dessen erleichtert wird, mas wir in gewohnter und gleichförmiger Thätigkeit innerhalb derselben vollbringen konnen; und so ist es erklärlich, wie wir einerseits unsere Zeit an den Räumen meffen, und andererseits boch wieder, sobald es sich um größere und nicht mit Ginem Blid übersebbare Raume handelt, die Zeit zu Hülfe nehmen, die zu ihrer Durchmessung erforderlich

ift. Denn da die Vorstellung der Länge der gewohnten Zeitabschnitte mit allem und jedem Inhalt unseres Beswußtseins verwachsen ist, bietet sie uns ein geläufiges und leicht anwendbares Mittel der Vergleichung.

Der Maßstab aber, von dem zulet unsere wirkliche Borftellung ber Zeitgrößen bestimmt wird, ift uns wieder burch die Grenzen unserer Unterscheidungsfähigkeit gegeben; eine Zeitstrecke, innerhalb der wir nicht mehr im Stande find, eine Mehrheit von bewußten Acten wirklich zu untericheiben, ift verschwindend klein, und entspricht der kleinften sichtbaren Raumstrecke. Die Versuche zwar, ganz allgemein die Geschwindigkeit zu bestimmen, mit der unsere rein in= neren Ereignisse, unsere unterscheidbaren Gedankenacte sich folgen, sind darum schwierig auszuführen, weil für die psychologische Analyse oft unsicher bleibt, mas mir als ein= zelnen elementaren Act anzunehmen haben, so wichtige Beobachtungen auch schon in dieser Richtung gemacht worden find 6): aber an der Wahrnehmung äußerer Borgange me= nigstens haben wir die Möglichkeit, die Schranke zu beftimmen, welche wir nicht zu überschreiten vermögen, und hier leiftet uns das Ohr ähnliche Dienste, wie für ben Raum das Auge. Denn unser Ohr, deffen Empfindungen keine räumliche Beschaffenheit zukommt, ist einzig auf die Auffaffung der Zeitverhältniffe feiner Gindrude gewiesen, und hiezu besonders dadurch geeignet, daß vermöge ber schnellen Dämpfung ber vorangebende Eindruck nicht in ben folgenden überfließt. Dadurch ist es uns möglich, in ei= ner Secunde noch etwa fechzig aufeinanderfolgende Bechfel

ber Gehörempfindung gesondert wahrzunehmen, während für das Auge schon ziemlich früher die Eindrücke (bei 20—24 Reizen in der Secunde) zu verschwimmen anfangen. Die Menge der Eindrücke dagegen, die wir leicht und ohne besondere Anstrengung noch in deutlicher Sonderung aufzusassen, die wir insbesondere zu zählen vermögen, ist noch eine erheblich geringere; sie wird kaum mehr als acht bis zehn in der Secunde betragen.

Ein Zeitraum, ber uns so wenig leicht unterscheibbaren Inhalt bietet, kann unmöglich den Gindruck eines gro-Ben Zeitraums machen; ein Zeitraum in welchem wir nichts mehr zu unterscheiben vermögen, ift für uns ein untheil= barer Augenblick, ein Zeitpunkt; und was sich so folgt, daß wir es eben noch als eine Bielheit unterschiedener Empfindungen zu erkennen vermögen, folgt fich mit der äußerften Schnelligkeit, die wir anschaulich vorzustellen im Stande find; das Prestissimo eines Musikstücks bezeichnet etwa die äußerste Grenze der Geschwindigkeit, der unsere sinnliche Auffassung nachzukommen vermag. Daß wir an einer Grenze angelangt find, verrath fich auch barin, bag ber Bersuch, in der Erinnerung so schnelle Folgen zu wieder= bolen, ausnahmslos zu einer Bergrößerung der kleinen Reitintervalle und einer Verringerung der Geschwindigkeit der Eindrücke führt.

Dieses Maß unserer Unterscheidungsfähigkeit in Raum und Zeit ist nun von entscheidender Bedeutung für das gesammte Bild der Welt, das sich uns darbietet. Daß wir hier Ruhe und Beharren in demselben Zustand, dort Be-

wegung und Beränderung in langsamerem oder schnellerem Berlauf wirklich wahrnehmen, hängt durchweg von diesen subjectiven Bedingungen ab; würde plöglich unser Unterscheidungsvermögen für kleine Raums oder Zeitunterschiede verändert, so würde uns sofort, wie in geistreicher Beise Karl Ernst v. Baer einmal ausgeführt hat 7), die uns umsgebende Welt ein ganz anderes Bild gewähren.

Fragen wir, wie überhaupt unsere Erkenntniß von Bewegungen in ber Außenwelt zu Stande kommt, fo läßt sich leicht verstehen, daß es ein unmittelbares Seben einer Bewegung im strengen Sinne nicht gibt. Was wir in jedem Augenblice seben, ift ein Körper an einem bestimmten Orte, vor einem bestimmten hintergrunde; nur indem bas unmittelbar vorangebende Bild des früheren Orts vermöge ber von einem Augenblick zum andern überleitenden Erinne= rung noch für uns vorhanden ift, bemerken wir das Fortidreiten des Gegenstandes gegenüber seinem hintergrunde. und dieses Bemerken wird unterstütt durch die Empfindung ber Bewegungen, die unsere Augen machen muffen, um mit dem Blide bem Gegenstande ju folgen. Nur durch eine Vergleichung der Bilder in aufeinanderfolgenden Momenten kommen wir also zu der Vorstellung ihrer Bewegung.

Das ist uns unmittelbar beutlich bei sehr langsamen Bewegungen. Daß der Stundenzeiger einer Uhr fortrückt, erkennen wir nur daran, daß nach geraumer Zeit er an einer andern Stelle steht als zuvor; daß eine Pslanze wächst, merken wir erst nach Tagen oder nach Wochen, wenn wir ihre jetige Größe mit der erinnerten früheren vergleichen.

Um ben Eindruck zu haben, daß wir eine Bewegung un= mittelbar mahrnehmen, ift nöthig, daß in den aufeinander= folgenden Reitmomenten, die wir eben noch leicht zu untericheiden vermögen, die räumliche Differenz ichon eine merkliche fei; die Bewegung eines Secundenzeigers, der jede fünftels Secunde einen fichtbaren Beg gurudlegt, nehmen wir deut= lich wahr, ja wir unterscheiden bei genauerer Aufmerksam= feit noch den Wechsel von Rube und Bewegung, springende Fortschreiten; ebenso erkennen wir mit einiger Anstrenaung noch bie Bewegung bes Minutenzeigers an einem binlänglich großen Rifferblatt. Aber wir seben nicht bas Gras machsen, weil eine lange Reihe deutlich unterscheidbarer Zeitabschnitte vorübergeht, ohne daß wir die geringste Beränderung zu entbecken im Stande maren, und barum bietet der Grashalm unserer sinnlichen Auffassung so wenig eine Veränderung als der Stein, neben dem er Alle unsere Vergleichungen verschiedener Ge= bervormächst. schwindigkeiten betreffen ferner die Größen der Raumunter= schiede, die in eben noch unterscheidbaren Zeiten sich barbieten; darum verändert auch die Entfernung, in der wir einen bewegten Körper seben, den unmittelbaren Gindruck, ben seine Geschwindigkeit macht; wir wundern uns über die Langsamkeit, mit der ein von Ferne gesehener Gifenbahnzug dahinschleicht, weil die Fortschritte, die er in un= ferem Sehfelde macht, von Moment zu Moment nur gering sind, und wir in Beziehung auf die scheinbaren Geschwindigkeiten viel weniger geübt sind, die Zurückführung der= selben auf verschiedene Entfernungen vorzunehmen, als in

Beziehung auf die scheinbaren Dimensionen der Gegenstände selbst; nur in unvollkommener Weise sindet eine solche gegenseitige Abschäung von Entsernung und Seschwindigseit statt, wenn wir bei rascher Fahrt im Eisenbahnwagen geneigt sind, die große Geschwindigkeit, mit welcher die benachbarten Gegenstände an uns vorübereilen, aus einer größeren Nähe zu erklären, als ihnen wirklich zukommt. Denn sehr große Geschwindigkeiten sind wir nur in unmittelbarer Nähe zu sehen gewöhnt; was wir so schnell sich bewegen sehen, verlegen wir unwillkürlich in geringen Abstand, und daraus erklärt sich zum größten Theile wenigstens die Täuschung, vermöge der uns die vorübersstiegenden Objecte kleiner erscheinen als sie sind; denn ihre gegebene scheinbare Größe in geringere Entsernung versetzt bedeutet ja eine geringere wahre Größe<sup>8</sup>).

Andere Gründe bestimmen das Maximum einer noch wahrnehmbaren Geschwindigkeit. Es gehört zu den Eigenstümlichkeiten unserer Nethhaut, daß die Lichteindrücke, die auf sie fallen, eine kurze Zeit nachwirken, und sich mit den unmittelbar folgenden Reizen vermischen. Ist die Lichtsstärke eines bewegten Körpers groß, so bleibt auf den Stellen, die er getroffen, ein Nachbild zurück, und wir sehen, wie bei der im Dunkel geschwungenen Kohle, eine continuierliche Lichtlinie; ist zugleich die Bewegung so schnell, daß wir die Zeitdisserenz zwischen den Eindrücken auf den verschiedenen Theilen der Nethaut nicht mehr zu unterscheiden vermögen, so scheint uns in Einem Moment gleichzeitig an den verschiedenen Punkten das Licht zu erscheinen

und vermöge bes Nachbilbes eine Zeit lang zu dauern; so tritt uns ein Blit häufig wie mit Einem Schlage in seiner ganzen Länge aus ben Wolken heraus, und fteht einige Augenblicke vor uns wie ein glühender Drabt; wir hatten nicht Zeit, die Succession mahrzunehmen, in der die verschiedenen Theile unserer Nephaut afficiert wurden, und es bedarf besonderer Aufmerksamkeit, um auch die Richtung zu erkennen, in welcher der Strahl von einer Wolke zur Ist aber der Lichtreiz, den ein bewegter andern fährt. Körper hervorbringt, schwach, so wird der flüchtige Gin= bruck nicht im Stande sein das Nachbild bes Gegenstands zu verdrängen, den er für einen kurzen Moment verbeckt hat; wir glauben diesen ununterbrochen zu seben, und bemerken höchstens eine leichte Trübung deffelben; daffelbe Nachbild aber macht das Bild des bewegten Körpers unbeutlich und verwaschen, seine Umrisse lassen sich nicht er= fennen, und er verräth seinen Durchgang burch unser Sehfelb nur durch eine flüchtige Störung. Bei ruhendem Auge genügt schon eine sehr mäßige Bewegung, um einen bun= keln Gegenstand vor einer bellen Fläche in ein durchsichtiges nebelhaftes Gebilde aufzulösen; die Beweglichkeit des Auges allein erlaubt noch rascher Bewegtes beutlich zu seben: indem wir den bewegten Gegenstand mit dem Blide fangen und verfolgen, halten wir fein Bild auf derfelben Stelle der Nethaut lange genug fest, um einen schärferen Ginbruck zu gewinnen, und das Bewußtsein der Bewegung des Auges hilft uns jest ftatt des undeutlich gesehenen hinter= grundes Richtung und Schnelligkeit der Bewegung beurtheilen. Aber auch dieses Mittel findet seine Grenze; eine vorübersliegende Flintenkugel vermögen wir nicht wahrzusnehmen.

(

Denken wir uns nun, daß unser Zeitmaß sich gleich bliebe, bagegen unsere Fähigkeit kleine Raumunterschiede wahrzunehmen hundertsach oder tausendsach sich vergrößerte, daß wir in die Welt hinaussähen als wären wir mit den stärksten Microscopen bewaffnet: so würde sofort Vieles, was uns jetz ruhig scheint und keine Spur einer Verzänderung zeigt, in deutliche Bewegung gerathen; wir würden das Gras wachsen, die Blätter eines Baumes sich entwickeln, die Zeiger einer Uhr in raschem Fortschreiten ihre Bahn durchlausen sehen; die Veränderungen, die wir jetzt nur erschließen, würden unserer unmittelbaren Wahrnehmung gegenwärtig sein.

Bliebe unsere räumliche Unterscheidungsfähigkeit gleich, verlangsamte sich aber der Wechsel unseres Bewußtseins, so daß wir nur von Minute zu Minute eine Wahrnehmung von der andern unterscheiden könnten, so wäre der Erfolg ein ähnlicher; auch jetzt käme auf den kleinsten unterscheidbaren Zeittheil ein weit größeres Fortrücken, und in dem Maße, als unser Denken sich verlangsamte, würde der Tanz um uns her zu immer rascherem Tempo sich steigern. Sonne und Mond würden wie Feuerkugeln, die hellen Gestirne wie Raketen am Himmel heraussahren und sich wieder senken; mit zauberhafter Geschwindigkeit würde die Erde im Frühjahr sich mit einem Grün bekleiden, das eben so schnell sich verfärbte. Aber eine Menge der jetzt sichtbaren

Bewegungen würde unserer Wahrnehmung vollkommen entsichwinden; wir könnten die Bewegung der Beine eines Thieres nicht mehr erkennen, so wenig als wir jetzt das Schwirren einer Saite verfolgen können; eine lange Sinsfonie wäre ein augenblickliches Brausen, und eine Rede könnten wir nur verstehen, wenn die Silben nach Minuten auseinander folgten.

Umgekehrt, wenn unsere Fähigkeit, kleine Zeitunterschiede zu bemerken, in demfelben Magstabe muchse, fo würde der Eindruck der Geschwindigkeit der Bewegungen ebensoviel vermindert; mit unerträglicher Langsamkeit murden die lebenden Wefen sich zu bewegen, vieles, mas wir jest in Bewegung feben, murde ftill ju fteben icheinen wie ber Stundenzeiger einer Uhr, weil wir in einer langen Reihe von Zeitmomenten keinen merklichen Fortschritt beob-In feierlicher Procession schwebten die achten könnten. Regentropfen und die Sagelförner vom himmel herunter, bedächtig senkten sich die Kluthen eines Wasserfalls und ließen uns Reit die Tropfen zu gablen, die er versprist. Den Schwingungen einer Saite vermöchten wir jett ju folgen wie dem hin= und hergang eines Uhrpendels und das Schwirren der Flügel eines Insects wurde langfamer ju erfolgen icheinen, als die feltenen Schläge, mit benen ein kreisender Kalke sich in der Söhe schwebend hält. Erinnerung an das, mas ben Reitraum einer Stunde ausfüllt, würde eine viel größere Reihe unterscheidbarer Mo= mente umfaffen, und in bemfelben Dage mußte uns biefer Zeitabschnitt länger erscheinen.

So hängt unsere Schätzung der Zeitgrößen und damit alle Vorstellung der Geschwindigkeit der Bewegungen und Beränderungen in der Welt von der Geschwindigkeit ab, mit welcher unser Bewußtsein von einem Momente zum andern übergeht.

Aber mit diesem Maße unserer bloß auffassenden, die Borgange der äußeren Natur abbildenden Thätigkeiten verknüpft sich noch ein anderes, das nicht weniger eingreifend unfer Urtheil über die Bedeutung bestimmt, welche fürzere und längere Zeitstrecken für uns haben. Wir sind ja nicht bloß darauf angewiesen, dem was in der Welt und in uns selbst geschieht, zuzuseben, um es in unserer Erinnerung aufzureihen; indem wir wollend und handelnd uns unfere Bukunft felbst bestimmen, ift unser Blid ebenso in die kommende Zeit gerichtet, und wir meffen ihren Werth an ihrem Verhältniß zu unseren Zwecken. In der Kindheit haben wir die Aufgabe der nächsten Stunde, des laufenden Tages vor und; äußere Aufforderung bestimmt, mas wir jett zu arbeiten haben, äußere Beranlaffung, mas wir Aber allmählich werden unsere Zwecke umfaffender; je größer die Aufgaben sind, die wir uns seten, defto größer ist die Reibe der einzelnen zu ihrer Ausführung nöthigen Thätigkeiten, welche in ihnen als Theile begriffen find; indem wir sie zusammen als Ganzes überschauen, erscheint jest die Zeit, die nöthig ift sie zu verwirklichen, als eine Einheit höherer Ordnung; der Zerfällung in kleinste Theile, zu der uns die Aufmerksamkeit auf den Wechsel unserer Bewußtseinszustände anleitet, wirkt ber sich: gleich=

bleibende Wille entgegen, der beharrlich sein Ziel im Auge hält. Kurz wird nun die Zeit erscheinen, in der nur ein Theil der Aufgabe vollbracht werden kann.

Und wenn wir über die individuellen Ziele unseres eigenen Strebens hinaus den Blick auf die großen und allgemeinen Aufgaben der Menschheit richten, welche nur durch die Arbeit aufeinanderfolgender Generationen verwirklicht werden können, dann rücken die Grenzen auch der längsten Zeit, die wir erleben können, immer näher zusammen; für die Geschichte gilt der alte Maßstab des Hippokrates, daß die Kunst lang und das Leben kurz ist.

## Anmerkungen.

- 1) Um sich hiebon zu überzeugen, läßt man sich von einem andern an der Wand den Bunkt angeben, bis zu dem ein bekannter Gegenftand, z. B. ein Hut, reichen wird, wenn er auf den Boden gestellt wird. Der Punkt wird regelmäßig zu hoch, nicht selten fast doppelt zu hoch angegeben.
- 2) Bergl. A. Ragel, die Anomalieen der Refraction und Accommodation des Auges, in Gräfes Handbuch der Augenheilkunde, 6. Bb. S. 351 ff.
  - 3) Bgl. Liebmann, gur Analyfis ber Birtlichteit. 2. Aufl. S. 309 f.
- 4) Ein Punkt ist, was keine Theile hat. Guklib's Elemente Defin. 1.
  - 5) S. Rarl Bierordt, ber Zeitsinn nach Bersuchen 1868.
- 6) Die präcisesten Beobachtungen bieser Art find (besonders von Donbers) in ber Beise gemacht worben, daß in bem Augenblid, wo ein außerer Borgang, g. B. ein Lichtfunte, ein Schall mahrgenommen wird, bie Bahrnehmung burch einen Drud auf einen elettrischen Abbarat registriert wirb. Die Reit, welche zwischen ber Affection bes Sinnesnerven und der Bewegung bes Fingers verfließt, fest fich qufammen 1) aus ber Beit, welche bie Leitung bes Ginnesreizes burch ben fenfibeln Rerven gum Gebirn erforbert, 2) aus ber Beit, welche für die Leitung des Bewegungeimpulfes vom Gehirn jum Dustel durch den motorischen Nerven nöthig ift, 3) aus der zwischen inne liegenden Beit, in ber die bewußte Auffaffung ber Empfindung und ber Bille gur Bewegung bor fich geht. Wird nun ber Berfuch fo variiert, daß der Drud auf ben Apparat nur erfolgen foll, wenn ein Reig bon einer beftimmten Art geboten wird, fo ift die Gesammtzeit etwas langer; die Differeng wird zu bem Urtheilsact verwendet, ber nothig ift, um die Beschaffenheit des Reizes zu erkennen und zu entscheiben, ob eine Bewegung gemacht werben foll ober nicht.
  - 7) Rarl Ernft von Baer, Reben 2c. 1864. 1. Bb. G. 252 ff.
- 8) S. Vierordt, der Zeitsinn. S. 135. Die dort gegebene Erklärung hat sich mir wiederholt in auffallender Weise bestätigt. Sieht man erst sixend durch das Fenster beispielsweise den Abhang eines Durchstichs an sich vorübereilen, und stredt dann den Kopf hinaus, um auch die Bahn sehen zu können, so weicht plözlich der Abhang zurück, und man ist etwa erstaunt, zwischen sich und dem Abhang noch ein Geleise zu sinden.

## Der Begriff des Wollens und sein Verhältniß zum Begriff der Ursache.

Die psychologische Forschung ist immer in Gefahr, über ber Berfolgung ihrer bochften Ziele bie nachften Aufgaben aus bem Auge zu verlieren. Ihre bochften Ziele bestehen ja gewiß in der Erkenntniß des Wesens des Geistes, in der Lösung der Frage nach dem wahren Subjecte bes psychischen Lebens und nach ben fundamentalen Gefeten, welche seine einzelnen Erscheinungen beherrschen und seine Wechselbeziehungen zu der materiellen Welt regeln; wem es gelänge, den Streit zwischen Materialismus und Spiritualismus, zwischen Determinismus und Indeterminismus, zwischen Empirismus und Apriorismus zu endigen, der würde ben höchsten Preis bavon tragen. Aber indem die Entscheidung dieser und ähnlicher Fragen gesucht murde, ift, gerade in den letten Decennien, die bescheidenere Aufgabe vernachlässigt worden, die Begriffe, durch welche die genaue Erfaffung und Beschreibung des wirklichen bewußten Geschehens, die Bafis aller Psychologie, allein möglich ift, festzustellen und die Analyse, die sich nur an das unmittel= bar in unserem Bewußtsein Gegebene halt, die das Busammengesetzte in seine unterscheidbaren Factoren gu ger=

legen und ber Bermechslung verwandter Erscheinungen zu wehren sucht, ihrem Ziele entgegenzuführen, das erreicht mare, wenn wir eine sichere Terminologie für die Beschreibung und Unterscheidung bewußter Vorgänge hätten. Zwar was mit der Sinnesphysiologie zusammenhängt, ist in dieser Richtung mit Erfolg methodisch bearbeitet worden; um so mehr find die andern Gebiete des Seelenlebens in den hintergrund getreten, und wir finden die eigenthumliche Erscheinung, daß, mer fichere Belehrung über die Bedeutung der psychologischen Termini sucht, die überall ange= wandt werden, vergeblich fast die ganze neuere Literatur burchforschen könnte ohne Uebereinstimmung zu finden. Im Gegentheil: in vieler Sinsicht bat die Philosophie bier ein= geriffen was früher gebaut war; fie hat in dem Bestreben umfassende Ansichten zu gewinnen ihren Ausbrücken eine Weite und Unbestimmtheit gegeben, die fie gur eracten Beschreibung des Beobachteten unbrauchbar macht, und die sorgsamen Unterscheidungen der bloß classificierenden Beriode sind großentheils verwischt. Was nennt die Asposlogie heutzutage Wille und Wollen? Es darf nur an bie Ausdehnung erinnert werden, die Schopenhauer diesem Worte gab, um den Umfang der Berftorung zu überfeben. Die folgenden Blätter wollen, in gang elementarer Beise und ohne den Anspruch mehr als ein Fragment zu bieten, ben Versuch machen, an biesem speciellen Bunkte wieder einmal eine bloß analysierende Methode anzuwenden und Diftinctionen, die zuweilen vergeffen werben, aufzufrischen.

Ich erfülle dabei nur eine Pflicht der Dankbarkeit,

<u>L</u>.

wenn ich erwähne, daß die nächste Anregung zu den folgenden Ausführungen mir durch die Lectüre von Iherings "Bweck im Recht" und Bindings "Normen" gegeben worden ist, zu denen mich das Bedürfniß geführt hatte, die Aufgaben der psichologischen Analyse an concretem Stoffe gelöst zu sehen. Ich schäße den Gewinn, den ich den lebendigen und geistvollen Anschauungen des ersten, den scharf und energisch eindringenden Untersuchungen des zweiten Werkes schulbe, darum nicht weniger hoch, weil ich vom Standpunkte des Psychologen aus ihren Voraussesenungen nicht überall zustimmen kann.

I.

Jeder Versuch, auf dem Wege der Analyse des Beobachtbaren zu bestimmten psychologischen Begriffen zu gelangen,
muß sich zunächst an die Sprache des gewöhnlichen Lebens wenden, da nur mit Hülfe dieser die Objecte, um die es sich handelt, überhaupt zur Vorstellung gebracht und zur Untersuchung gestellt werden können; denn der Hinweis auf das, was jeder in sich erfährt, ist nur durch die Ausbrücke möglich, durch die er es auszusprechen gewöhnt ist; und genauere Betrachtung hat mich immer belehrt, daß in dem Gebrauch dieser Ausdrücke, auch wo sie unbestimmt oder vieldeutig scheinen, eine Fülle von Resultaten richtiger Beobachtung niedergelegt ist, von welcher die wissenschaft= liche Psychologie viel zu lernen hat.

Das Verbum "wollen" drudt, wie jebe ähnliche Besgeichnung einer psychischen Thätigkeit, junächst etwas aus,

was als ein Geschehen in mir in einem bestimmten Momente mit Bewußtsein aufgefaßt und von andersartigem Geschehen unterschieden wird. Wollen bezeichnet dasjenige, was für mein Bewußtsein in mir vorgeht, wenn ich sage; Ich will; so gut "sehen" dasjenige bezeichnet, was in mir geschieht, wenn ich sage: "ich sehe", wünschen dassjenige, was ich in meinem Bewußtsein habe, wenn ich sage: "ich wünschen dassjenige, was ich in meinem Bewußtsein habe, wenn ich sage: "ich wünsche". Die Grundbedeutung jedes Wortes auf diesem Gebiete muß immer etwas Bewußtsein kommendes meinem bestimmten Womente zum Bewußtsein kommendes meinen, oder wenigstens auf dasselbe sich zurücksühren lassen; sonst hätte es gar keinen Sinn.

Bon diesem Gesichtspunkte aus ist unbewußtes Wollen eine Contradictio in adjecto; man kann veranslaßt sein zu glauben, daß unbewußte Thätigkeiten stattsinden und daß sie denselben Erfolg haben wie diesenigen, die wir Wollen nennen; wir mögen vielleicht selbst das Recht haben sie in erweitertem Sinne als Wollen zu bezeichnen; aber nur, weil wir zuerst ein bewußtes Wollen kennen gelernt haben; und sicherer wird es immer sein, für den weiteren Begriff einen anderen Terminus zu wählen.

Daraus folgt weiter, daß die Analyse dessen, was wir unter Wollen verstehen, da einsehen muß, wo wir und des Wollens mit der größten Deutlichkeit als eines bestimmten Actes bewußt sind, den wir von andern bewußten Acten unterscheiden; ist das festgestellt, so lassen sich erst verwandte Erscheinungen damit vergleichen und das Recht einer weiteren Ausdehnung des Wortes untersuchen.

7

Das Abstractnm "Wille" aber möchte man munichen in einer solchen Untersuchung gang zu vermeiben; benn es ist ein Broteus, dessen Verwandlungen zu folgen eine eigene Abhandlung erfordern würde. Während es nämlich in der gewöhnlichsten, populärsten Anwendung bas bezeichnet, mas gewollt wird - einem seinen Willen thun - bein Wille geschehe — letter Wille u. s. w. — also den Inhalt eines bestimmten Wollens meint (το βούλημα), brückt es in anderer Anwendung als abstractes Verbalfubstantiv (ή βούλησις) die allgemeine Form der Thätigkeit, die wir Wollen nennen, abgesehen von jedem bestimmten Inbalt aus, so wenn wir von Freiheit des Willens, von festem Willen reden oder von einem sagen, er habe keinen eigenen Willen: die wissenschaftliche Sprache aber bat dieses Abstractum hypostasiert und mit Umgehung des wirklichen Subjects des Wollens, des individuellen Menschen, zum Subject der einzelnen Willensthätigkeiten gemacht (der Wille bewegt die Glieber), und ihre Spipe hat diese Hypostafierung in bem Schopenhauer'ichen Sage erreicht, bag bas "An fich" ber Welt "Wille" fei - ein Wille bei bem bie Frage: "wer will?" und die Frage: "was wird gewollt?" aufhören foll, damit aber auch jede Brude zwischen bem beutschen Sinn des Wortes und dieser Verwendung desfelben abgebrochen ift.

## II.

1. In irgend einem Falle, in welchem wir unseres Wollens vollkommen flar als eines ausbrücklichen Actes

bewußt sind, und in welchem die vorangehenden und vorsbereitenden Momente sich ebenso deutlich sondern, verläuft der innere bewußte Proceß zunächst durch solgende Stadien:

- Das erfte Moment ift die Vorstellung ei= nes fünftigen Buftanbes, welche uns entweder von außen, etwa burch die Aufforderung eines Andern, oder burch das innere Spiel unserer Vorstellungen erweckt wird. und sich als möglicher Gegenstand eines Wol= lens darbietet, die Frage an mich stellt, ob ich mein Wollen darauf richte oder nicht. So ber Borichlag, ben mir ein Anderer macht, das Project, das in mir selbst entsteht. Es enthält zunächst diese Borftellung eines Rünftigen; aber diese Vorstellung unterscheidet sich von andern Vorstellungen eines Rünftigen, die bloß theoretisch meine Erwartung beschäftigen, baburch, daß sie einmal von dem Gedanken begleitet ift, es ftebe in meiner Macht, fie zu verwirklichen, und zweitens irgend einen Reig für mich enthält, mein Intereffe erweckt, mir von irgend einer Seite Befriedigung verspricht, mich (nach dem älteren Ausbrud) sollicitiert.
- b. Diese Vorstellung eines Künftigen, die wir der Kürze wegen das Project nennen wollen, führt zu der Ueberlegung des Verhältnisses, in welchem dasselbe zu mir steht. Diese Ueberlegung betrifft zwei Fragen:
- a. Die Frage: Soll ich das Project zum Gegenstand meines Wollens machen? Diese Frage erfordert einers

F

feits die Berdeutlichung der Borftellung meiner selbst, andrerseits die Verdeutlichung des Pro= jects. In ersterer Sinsicht kommt in Betracht, in welchem Berhältniffe das Project zu der Totalität meines wirklichen Ich, ber Gesammtheit meiner Neigungen, meiner Interessen, meiner Pflichten, meines Geschmacks u. f. w. ftebt; ob ber fünftige Rustand mit mir harmoniert ober nicht, ob er im Stande ift mich zu befriedigen, mich zu fördern, ob er, verglichen mit dem gegenwärtigen ober einem anbern mög= lichen, ein Gut für mich ist, ober ob ich mich damit in Widerspruch mit mir selbst sete, weniger dadurch befriedigt sein werde, ob er ein absolutes ober relatives Uebel ift, ob er mir endlich gleichgültig, sein Sein ober Nichtsein ohne Werth für mich ift. Die Beantwortung dieser Frage erfordert also Reflexion auf die Gesammtheit meines 36 nach allen Seiten. Sie erforbert aber auch Berbeutlichung beffen, was das Project enthält; aller Seiten beffelben, insbesondere aller Folgen, die feine Bermirklichung für mich haben wurde, und Erwägung des Berhältniffes, in welchem diese Folgen zu mir und der Gesammtheit meiner Intereffen fteben.

β. Mit der Frage: "Soll ich?" verbindet sich die Frage: "Kann ich?" Läßt sich das Project nicht bloß überhaupt realisieren, sondern durch mein Thun realisseren? Stehen ihm nicht unübersteigliche Hindernisse entzgegen? Lassen sich die Mittel sinden, durch die ich seine Berwirklichung herbeiführen kann? Hiezu gehört eine Ueberzlegung der realen Beziehungen, in welchen der vorz

gebildete Zuftand innerhalb des ursächlichen Zusammenhangs der Welt steht; ob er nach den mir bekannten Naturgesetzen überhaupt herbeigeführt werden kann, von welder Art von Ursachen erwartet werden darf, daß sie ihn hervordringen, und ob ich im Stande bin, eine dieser Ursachen in Wirksamkeit zu setzen. Ob diese Ueberlegung nun zugleich schon zu einer bestimmten Einsicht führt, in welder Weise das Project realisierbar ist, oder nur zu der Ueberzeugung, daß es überhaupt nicht unmöglich ist, und nicht bloß von Ursachen abhängt, auf die ich keinen Einstuß habe, ist in diesem Stadium von untergeordneter Bedeutung; genug wenn ich nur überzeugt bin, daß es für mich nicht unmöglich ist. Denn nun kann daß dritte erfolgen, nämlich

c. die Willensentscheidung, durch welche ich den zukünftigen Zustand als meinen Zweck setze, als Gegensstand meines Wollens mit Bewußtsein bejahe, das Project als etwas mir vorsetze, was durch mein Thun verwirklicht werden soll; oder aber verneine, daß es ein Zweck für mich sei, es abweise, entweder weil es gleichgültig, oder weil es ein Uebel ist.

Der Ueberlegung gegenüber ift die Entscheidung ber Schluß, zu welchem die Prämissen hinsichtlich der Rathlichkeit und Möglichkeit des Projectes mich geführt haben, der Abschluß des erwägenden Denkens, der Beschluß.

Dieser Beschluß ist ein rein innerer Borgang, in dem ich meine bloßen Gedanken zu mir selbst ins Berhältniß setze; es ergibt sich daraus, wie er als bloßes Ļ

Urtheil gefaßt werden konnte. Denn im Urtheil ift auch bloß ein innerer psychischer Act vorhanden, der eine Frage entscheibet; aber mährend im Urtheil nur das Berhältniß ber Uebereinstimmung ober Richtübereinstimmung von Subject und Brädicat, das in ihrem Inhalt als solchem liegt, anerkannt wird, handelt es fich hier um den nicht wei= ter beschreibbaren Act, durch ben ich ein Gedachtes in Beziehung zu mir sete, indem ich es zum Gegenstand meines Wollens mache, dadurch mir felbst eine bestimmte Richtung gebe, mich mit einem bestimmten Inhalt erfülle; benn mein eigenes Sein ist es, bas ich burch ben gewollten Zweck zu ergangen, ju forbern, ju erweitern mir bewußt bin, wenn ich ein Project bejabe; mein eigenes Sein, das keiner Erganzung bedarf, ober das ich zu behaupten und in harmonie mit sich felbst zu erhalten bente, wenn ich ein Project abweise.

a. Der bejahende Beschluß ist es, der sich in den Worten ausspricht: "Ich will". Daß das Gewollte etwas ist, was in unmittelbarer Einheit mit mir selbst gedacht wird, spricht sich darin aus, daß zum Verbum wollen zunächst ein Insinitiv gehört, dessen Subject der Wollende selbst ist: ich will etwas haben, genießen, erreichen; nicht das Objective an sich, sondern meine Beziehung zum Object ist ursprünglich Gegenstand des Wollens. Auch da, wo sich dieses persönliche Moment verbirgt, weil es sich um allgemeine Interessen des Rechts u. s. w. handelt, ist es doch vorhanden; der Staatsmann, der sich eine Resorm der Gesetze bung zum Zweck setz, wird vielleicht von der Veränderung gar

nicht persönlich betroffen; aber indem er die Interessen der Gesammtheit zu den seinigen macht, steht der Zweck in ideeller Beziehung zu ihm und ist Quelle seiner Befriedisgung; er ibentificiert sich mit einer Idee.

Daß das Gewollte fich niemals von mir gang loslö= sen kann, ist schon damit gegeben, daß jede solche Willens= entscheidung die Borftellung meiner realen Caufalität Das Zukünftige wird ja gedacht als etwas burch mein Thun Hervorzubringendes, die Vorstellung meiner felbst, die zu Grunde liegt, ift die eines Subjects, das bie reale Macht hat, den Zweck zu verwirklichen; darum liegt in jedem Wollen eingeschlossen: ich will etwas thun. Dieses Thun kann bloß in der Ausübung der Macht be= steben, die ich über den Verlauf meiner Vorstellungen und Gedanken habe; wenn ich über irgend eine miffenschaftliche Frage ins Reine kommen will, besteht das Thun, das ich im Sinne habe, im Nachdenken, und ich fete voraus, daß es in meiner Macht fteht, meine Gedanken bei einem Ge= genstand festzuhalten, sie untereinander zu vergleichen, Schlüsse zu ziehen; in anderen Källen ift das Thun, welches den gewollten Buftand berbeiführen foll, eine Bewegung meiner Glieder, und ich bin mir der Macht bewußt, diese bervor-Aber auch da, wo der Zweck durch das Thun zubringen. Anderer verwirklicht werden foll, wie bei einem Befehl, den ich ertheile, fann ich boch nur fagen: ich will, daß Du dieses thuest, wenn ich voraussetze, daß mein Wort die Macht hat, den Andern zu bestimmen. (In diesem Kalle ist das Aussprechen des Wollens nicht bloß die Offenbarung

meines Innern, sondern zugleich die Ausübung der Macht, welche den Zweck verwirklicht). So ist in jedem Zwecke die doppelte Beziehung zu mir gedacht, einmal, daß ich für ihn thätig sein, und dann, daß er, realisiert, mein eigenes Sein erhalten oder fördern werde.

Liegt aber so die Vorstellung meiner Causalität in jeber positiven Willensentscheidung, so ist darum dieser Act selbst noch nicht causal nach außen; er ist auf das blos gedachte Zukünstige gerichtet, und ganz in meinem Bewußtsein beschlossen, ohne gegenwärtige Bedeutung für die Aussienwelt. Daraus erklärt sich, wie das Verbum "wollen" einerseits zur bloßen Futurbedeutung sich verstüchtigen konnte, wie im Englischen, andrerseits das Futurum ganz richtiger Ausdruck des Wollens z. B. in Verheißung und Drohung werden kann.

ß. Ift die Willensentscheidung verneinend: so weist sie einfach die von außen gekommene oder im Innern entstandene Zumuthung ab, und eine weitere Folge geht dixect aus dem Willensacte nicht hervor. Ein innerer Wilselanden" in dem Sinne, daß gar kein bewußtes Thun vollzogen, würde, das unter den Begriff des Wollens zu substanden wäre, in dem Sinne, in welchem der Schlafende nicht will, sondern uolle heißt wollend einen möglichen Zweckzedanken verneinen; fände keine Willensentscheidung statt, so bliebe ich unschlüssig vor der unentschiedenen Frage stehen. So gut im Gebiete des Denkens die Berneinung nicht ein Unterlassen des Urtheils ist, sondern selbst ein Urtheil, das

eine Gebankenverbindung für unvollziehbar erklärt, so gut ift im Gebiete bes Wollens auch die einfache Abweisung eines Broiects ein wirkliches Wollen. Aber ber Gegenftand die fes Wollens ift an fich etwas rein Regatives, und insofern Unbestimmtes; es wird nur das Project aus bem Kreise ber möglichen 3mede ausgeschieden. Sucht man nach einem fagbaren Inhalte biefes Wollens, fo kann man nur die Freiheit des Subjects, die abstracte Möglichkeit etwas anderes zu wollen, also zulett doch wieder blos et= was rein Negatives finden; und man kann nicht fagen, ein Nicht-wollen eines bestimmten Amedes sei nur in der Weise möglich, daß etwas anderes Positives gewollt werde, so zu fagen ein contrarer Gegensat ftatt bes bloß contradictori-Wenn ich beim Mahl eine mir bargebotene Speise ablehne, so thue ich das nicht nothwendig, weil ich etwas anderes will; denn was ich sonst etwa im Augenblick wol= len fann, Unterhaltung ober bergl., schließt ja bas Effen nicht aus; ich lehne ab weil ich keine Luft habe, weil dasjenige fehlt, mas das Dargebotene zu einem 3med für mich machen könnte. Häufig genug allerdings wird mein Nichtwollen baburch begründet fein, dag ich etwas anberes will was jenen Aweck ausschließt; wenn ich die Aufforderung zu einem Spaziergang abschlage, weil ich zu arbeiten habe, fo will ich nicht spazierengeben fonbern arbeiten; aber der Wille zur Arbeit entsteht nicht erft jest als Gegensat zu bem Project bes Spaziergangs, sonbern war porber ba, und ift nur ber Grund ber Ablehnung, die an sich doch blog ausdrückt, daß ich nicht will. Um=

gekehrt, wenn ich mich besinne was jetzt zu thun sei, und das, was mir zuerst einfällt, verwerse, so habe ich noch gar keinen positiven Gegensatz zu dem was ich nicht will, ich setze die Ueberlegung vielmehr weiter fort, um etwas anderes zu finden, und der Wille dieses zu thun folgt dem Nichtwollen des ersten vollkommen getrennt und selbstänzbig nach.

An diesem Charakter des Nicht-wollens macht es auch keinen wesentlichen Unterschied, ob das Project mir gleich-gültig ist und mir weder Lust noch Unlust verspricht, oder ob es als ein Nebel erscheint, dessen Nichtsein ich wünschen muß; dieser Unterschied wird erst wirksam, wo es sich um Borgänge handelt, die nicht durch mich erst eingeleitet werben sollen, sondern ohne mein Zuthun sich vorbereiten. Ob ich eine Speise ablehne, weil sie mir zuwider ist, oder weil ich satt din und keine Lust mehr habe, ist ein verschiedener Grund des Nichtwollens; der sormelle Charakter desselben aber ist in beiden Fällen derselbe.

2. War die Willensentscheidung be jahend, will ich das Gedachte als meinen Zweck, so beginnt nun der zweite Act des Dramas, der Proces der Verwirklichung des Zwecks. Lassen wir die Fälle bei Seite, in denen der gewollte zukünstige Zustand selbst ein bloß innerer ist (ich will mir das merken, will mir das und das überlegen u. s. f.); nehmen wir die häusigeren, in welchen es sich um einen Zustand äußerer Dinge und ihr reales Verhältniß zu mir handelt, so verläuft die Verwirklichung des Zwecks durch folgende Phasen:

7

a. Die Feststellung der Mittel, durch welche der Buftand wirklich herbeigeführt werden kann, die durch bas Denten zu leiftende Aufstellung des bestimmten Blanes. nach welchem reale Urfachen in Bewegung gesetzt werden follen, aus denen der vorgebildete Zuftand als ihre Wirfung hervorgeht. Von dem erstrebten Punkte rückwärts= gebend überschlagen wir die nächsten Ursachen, aus benen er refultiert, von unserer Lage aus vorwärtsgebend die Bunkte, an benen wir eingreifen können; und es ergibt sich ein Berfahren ober mehrere Verfahrungsweisen, durch die der Ameck von mir realisiert werden fann, und deren erstes Glied je= benfalls eine Bewegung meines eigenen Leibes ift, sei es ber Sprachorgane ober bes Arms und ber hand u. f. w. Wo das Mittel durch den Zweck vollkommen bestimmt ift, vollzieht sich die Feststellung des Mittels durch einen ein: fachen Syllogismus, der oft gar nicht ausbrudlich beachtet wird, weil sich der Gedanke ungesucht einfindet; stehen verschiedene Mittel zur Auswahl, so werden sie nach ihrer 3 wed maßigteit verglichen, und diese bangt theils von der Sicherheit ab, mit ber fie ben Erfolg hervorbringen, theils von dem Kraftaufwande den sie nöthig machen, theils da= von daß sie keine unerwünschten Nebenerfolge hervorbringen können. (Es liegt in ber Natur ber Sache, daß die genaue Ueberlegung der Mittel in den einfacheren Fällen mit der Erwägung der Möglichkeit des Projects zusammenfließt, und also der Entscheidung für den Zweck schon vorangehen tann; insofern ift das Wollen des Zweds von der Rennt= niß ber Mittel abhängig; aber ebenso gewiß ift, daß bas

Wollen des Zwecks das prius zum Wollen der Mitztel ift).

Der Abschluß dieses Mittel wählenden Denkens ift wiederum ein Beschluß, durch den wir uns bestimmen, das sicherste, leichteste, ungefährlichste Mittel anzuwenden. Dieses Auffinden der zweckmäßigsten Mittel ist das Gebiet der Klugheit; das Mittel, das die Klugheit räth, wird nun der nächste dem Zweck untergeordnete Gegenstand des Wollens; es stellt sich dem Endzweck als näch ster Zweck gegenüber.

b. Diesem Beschluß, der wiederum ein rein innerer Borgang ift, folgt nun die Ausführung felbst, und biese erfordert den Willensimpuls, durch den ich meine Glieder in Bewegung setze, das Commando, das ich meinen Sprachwertzeugen, meinen Armen, meiner Sand ertheile, bie vorgestellte Bewegung zu machen, die weiter wirkend endlich den gewollten Erfolg hervorbringen wird. Erst mit biefem Willensimpuls zu einer bestimmten Be= wegung, ber von bem Wollen bes Zwecks und bem Beschluß der bestimmten Art seiner Verwirklichung unter= ichieden ist, tritt meine Thätigkeit über bas psychologische, innere Gebiet hinaus und wird im gewöhnlichen Sinne caufal, d. h. ein von mir Verschiedenes bestimmend und verandernd; erst damit handle ich, und handlung ift im eigentlichen Sinne nichts als die gewollte Bewegung meines Leibes; ber im Sandeln unmittelbar wirksame Wille ift birect nur ber Wille, ber zu feinem Inhalte bie Ausführung einer vorgestellten Bewegung bat und vermöge unserer Organisation diese Bewegung wirklich hervorbringt; denn nur die Bewegungen unserer Glieder stehen ja in directem Verhältniß der causalen Abhängigkeit von einem auf diese Bewegung gerichteten Willensimpuls, alles weitere ist von den mechanischen Gesetzen abhängig, nach welchen den Bewegungen meines Leibes die Bewegungen anderer Körper solgen, oder von den psychologischen, nach denen die äußeren Zeichen, die ich gebe, beseelte Wesen bestimmen.

[Wie dieser Willensimpuls es angreift, unsere Glieder in Bewegung zu setzen, und durch welche Bermittlungen wir die Herrschaft über dieselben erlangt haben, die wir thatstächlich ausüben, ist eine Frage, die hier übergangen wers den kann; es genügt die Thatsache, daß wir im Stande sind, durch einen nicht weiter zu beschreibenden Act eine bestimmte vorher vorgestellte Bewegung zu bewirken, und daß dieses Bermögen im gesunden Zustande nur da beschränkt ist, wo ungewohnte und nicht eingeübte Bewegunsgen verlangt werden.

Dieser Willensimpuls zu einer bestimmten Bewegung tritt uns da besonders deutlich in's Bewußtsein, wo es gilt, eine Bewegung, zu der wir uns vorbereitet haben, und deren Borstellung längere Zeit unwirksam in unserem Bewußtsein bleibt, in einem bestimmten Zeitpunkt — etwa auf ein gegebenes Signal hin — auszuführen; jetzt sind wir uns des psychischen Acts, der die wirkliche Bewegung hervorbringt, deutlich als eines Wollens bewußt, obgleich er sofort von dem die wirkliche Bewegung begleitenden Ge-

fühl abgelöst und in den Hintergrund gedrängt wird; noch deutlicher ist das Bewußtsein des Wollens, wo es gilt durch Araftanstrengung einen Widerstand zu überwinden; denn was wir Anstrengung nennen, ist ursprünglich ein intensiveres Wollen, mit dem sich aber sofort die Gefühle verknüpfen, welche die höchste Spannung unserer Muskeln begleiten. Nur dürfen nicht diese Gefühle deshalb mit dem Willensimpuls selbst verwechselt werden.

Nun ist weiter klar, daß in unserem gewöhnlichen Handeln dieser Willensimpuls nicht isoliert auftritt, als etwas, was von seinen Zusammenhängen losgelöst werden könnte; es kommt ja nicht darauf an, daß diese Bewegung gemacht, sondern darauf, daß durch sie etwas erreicht wird. Die Bewegung als solche ist nicht Selbstzweck; auch wo sie nicht bestimmt ist, etwas Neußeres zu verändern, wird sie doch um eines Zweckes willen vorgenommen, bestehe dieser nun in dem Wohlgefühl das ihr solgt, wo wir uns aus einer unbequemen Lage besreien oder nach längerer Ruhe unser Blut in rascheren Umlauf bringen, oder auch nur in dem Bewußtsein, daß wir sie bewegen können, sobald wir wollen.

Dieser enge Zusammenhang ber willfürlichen Bewegung mit einem über sie hinausliegenden Zweck zeigt sich bessonders deutlich darin, daß in vielen Fällen der Impuls zur Bewegung sich weit mehr mit der Borstellung ihres Ersfolgs, als mit der Vorstellung ihrer Form affociiert hat. Beim Sprechen liegt das klar zu Tage: die Impulse die wir

unsern Sprachorganen geben, sind durch die Vorstellung der Laute geleitet, die wir hervorbringen wollen, während wir von den Veränderungen der Stimmbänder, der Zunge u. s. w. keine oder wenigstens keine deutliche Vorstellung haben.

So erscheint der Act, welcher die Bewegung hervorzuft, regelmäßig abhängig von einem auf den Erfolg derselben gerichteten Streben, und in diesem ist der psychologische Grund zu suchen, durch den der Bewegungsimpulsselbst erst wirklich wird. An der besonderen Beschaffenheit dieses vorangehenden Moments scheiden sich denn auch verschiedene Abstufungen des Begriffs der willkürlichen Bewegung, der theils in engerem theils in weiterem Sinne genommen werden kann.

Der willfürlichen Bewegung steht, als der äußerste Gegensat, die mir von außen durch Zug oder Druck aufgezwungene rein passive Bewegung gegenüber, wie wenn ein Anderer meinen Arm hebt oder beugt.

Daran schließen sich die sogenannten Resterbewegungen, die, durch keinen bewußten psychischen Borgang bedingt, vielmehr durch den directen Uebergang eines von außen kommenden oder im Körper selbst entstandeuen Reizes von einem sensibeln auf einen motorischen Rerven hervorgebracht werden, also nur in dem körperlichen Mechanismus begründet sind, und höchstens von dem Bewußtsein, daß sie geschehen, nicht von dem Bewußtsein, daß wir sie irgendwie intendiert haben, begleitet sind. Wenn ich hier sage, daß ich die Bewegung mache, so bin sich jest mein Leib, als das

Subject dieser Bewegung aus dem sie zu entspringen scheint; wenn ich zucke, athme u. s. w. so ist der Grund, warum ich diese Bewegungen "mir' zuschreibe, nur die Abwesenheit eines sichtbaren äußeren Zwanges und die Gewohnheit, meinen Leib als mich selbst zu bezeichnen; ich könnte ebenso richtig sagen: mein Finger zuckt, meine Brust hebt sich und senkt sich, als bewußtes Subject, bin dabei nur Besobachter eines ohne mein Zuthun erfolgenden Geschens.

Diesen körperlich verursachten Bewegungen fteben ge= genüber alle biejenigen, als beren unmittelbaren Grund wir einen bewußten Rustand ober Borgang kennen. auch unter diesen ist ein Theil unwillfürlich; alle diejeni= gen nemlich, welche aus Gefühlserregungen entspringen, wie ber mimische Ausbruck unserer Gemuthezustände burch bie Gesichtsmuskeln, bas Zusammenfahren beim Schred, bas Bergklopfen und Zittern in ber Angst, bas Schluchzen in ber Trauer. Hier zweifeln wir nicht, daß das psychische Antecedens die nächste Ursache der förperlichen Bewegung fei; aber wir find uns keines besonderen Actes bewußt, burch den wir die Bewegung hervorbringen, sie erfolgt ohne daß wir sie vorher vorgestellt hatten, darin den Reflerbewegungen verwandt, daß sie felbst gegen unsern Willen ein= Die Erregung der motorischen Rerven, von welcher biese Bewegungen bedingt sind, mar jest direct durch ben Gefühlszustand hervorgebracht; und dieser seinerseits ist ohne unser Buthun eingetreten und uns angethan worden. Da= rum ift die Definition "Willensact ift die psychische Urfache,

durch welche motorische Nerven unmittelbar erregt werben" noch zu weit 1).

Eine willkürliche Bewegung im weitesten Sinne unterscheidet sich nun zunächst dadurch von diesen unwill= fürlichen Bewegungsformen, baß ju ihren Bedingungen die Borftellung ber Bewegung felbst ober ihres nächsten Erfolgs gebort; daß sie nicht nur eintritt, um nachber wahrgenommen zu werben, sondern erft vorgestellt war, und nun durch jenen nicht weiter zu beschreibenden Act, den wir Bewegungsimpuls nannten, verwirklicht wird, und bie für unser Bewußtsein unterscheidbare specifische Ratur beffelben bruden wir eben baburch aus, bag wir ihn ein Wollen nennen, und ihn dadurch sowohl von der Borftellung als ben begleitenden Gefühlen unterscheiden. Er fällt unter ben allgemeinen Begriff bes Wollens als einer inneren auf ei= nen Amed gerichteten Thatigkeit; die Natur hat ihm aber die unmittelbare Wirksamkeit durch die Ginrichtung unserer Organisation gesichert.

(Die Fälle der sogenannten Nachahmungsbewegungen scheinen zwar nahe zu legen, daß zuweilen die Vorstellung einer Bewegung selbst für sich genügt, die Bewegung außzulösen; aber dieses Gebiet ist ein streitiges, sosern es fragzlich ist, ob nicht ein durch die gesehene Bewegung hervorzgerusenes Gefühl das eigentliche Agens ist, solche Bewezungen also unter die mimischen fallen, oder ob die Vorzstellung ganz unmittelbar die Bewegung, oder einen uns nur nicht deutlich zum Bewußtsein kommenden Bewegungszimpuls erzeugt; und wir können es bei Seite lassen.)

Daß wir den Begriff der willfürlichen Bewegung ursprünglich auf die Thatsache gründen, daß wir uns eines auf die Hervordringung einer Bewegung gerichteten Wilslensactes bewußt sind, darüber kann kein Zweisel sein. Die Bewegung als solche, wie wir sie zum Beispiel an einem andern sehen, verräth uns nichts über ihre Ursache; daß diese Ursache überhaupt eine psychische ist, können wir nur durch eine Uebertragung dessen erschließen, was wir in uns selbst ersahren; und ein psychischer Vorgang ist überhaupt für uns ursprünglich nur dadurch vorhanden, daß wir uns besselben bewußt sind.

Aber nun ergeben sich Schwierigkeiten. Wir werben geneigt sein, alle Bewegungen, die benjenigen gleichen, welche wir durch einen bewußten Willensact hervorbringen, unter den Begriff der willfürlichen zu subsumieren; alle bieienigen, als beren Bedingung wir eine Borftellung ber auszuführenden Bewegung und ben Willensimpuls sie ausauführen kennen gelernt haben. Bewegungen, die amed= mäßig find, ohne Reflexbewegungen zu sein, Bewegungen, von denen wir wissen, daß wir sie erst erlernt haben, in= dem wir eine uns vorgemachte Bewegung selbst auszufüb= ren versuchten, werden wir zu den willfürlichen rechnen müffen. Aber wir fagen ohne Bedeuken, daß wir folche Bewegungen unwillfürlich machen. Er trat unwillfürlich einen Schritt gurud - es entfuhr ihm bas Wort - fagen wir von Jemand, der durch eine unerwartete Erscheinung, die ihm gegenübertritt, überrascht wird. Aber einen Schritt machen, ein Wort aussprechen, rechnen wir sonft unter bie

willfürlichen Bewegungen, schon weil sie erlernt sind, und banach machten wir willfürliche Bewegungen unwillfürlich. Genauer zugesehen find fie aber nur nicht aus einem flar bewußten Wollen ihres Awecks bervorgegangen; mas bei ihnen fehlt, ift nicht ber elementare Bewegungsimpuls, fon= bern das deutliche Bewußtsein ihres Zwecks und eines barauf gerichteten Wollens; und biefes beutliche Bewußtsein fehlt, weil mit einer die Reflexion ausschließenden Schnelligkeit die Vorstellung der Bewegung und ihres Erfolgs ben Drang sie zu verwirklichen und dieser ben Bewegungs= impuls berbeirief. Darum nennen wir folde Bewegungen mohl auch instinctiv, wenn fie wirklich zwedmäßig, übereilt. menn fie unzwedmäßig waren. Bon biefen icheiben fich also diejenigen Bewegungen, deren Erfolg Gegenstand eines beutlich bewußten Wollens war; bei denen ebenso der Bemegungsimpuls einem auf ben Erfolg gerichteten Wollen mit Bewuftfein folgte; wir konnten fie zum Unterschied ge = wollte Bewegungen nennen].

c. Läuft die Handlung selbst und die Kette der äußeren Borgänge, die sie in Bewegung gesetht hat, nach dem Programm ab, das ich innerlich entworsen habe, war die Berechnung ihres Erfolges richtig und wird sie durch keinen unvorhergesehenen Zusall gestört, so wird der ursprüngliche Zweck durch die willkürliche Bewegung und ihre Folgen erreicht, was ich gewollt, ist durch die Handlung verwirklicht, und der ganze Proces sindet seinen Abschluß in der Besriedigung, die mir das Eintreten des erstrebten Zustandes gewährt.

Die beiben Sauptacte, in welche nach diesem Schema ber normale Verlauf eines nach außen gerichteten Wollens zerfällt, ftellen sich je nach bem Standpunkt, von bem das Sauze betrachtet wird, in verschiedener Bedeutung bar. Für die psphologische Betrachtung, die sich in das Innere versett, ift der erste Act das Wichtigste, Wesentlichste; ber zweite ein Nachspiel, das unterbrochen werden kann, ohne baß die Bebeutung bes Wollens baburch eine andere würde. Kur die von außen kommende, historische Betrachtung ift ber zweite Act bas Wesentliche, bas aus bem Wollen bervorgehende in die gemeinsame Welt heraustretende Sandeln und das badurch bewirfte Gescheben; erft mit bem Bemegungsimpuls gewinnt ja bas Wollen Bebeutung für Andere; die rein inneren Borgange erscheinen jest als bloße Borbereitung, und das Wollen erweckt also nur Interesse, fofern es Urfache bes wirklichen außeren Gefchehens ift. Derfelbe Gegensat läßt fich als ber Gegensat ber moraliichen und juriftischen Betrachtung bezeichnen. Dort kommt es querft auf die Gefinnung an, hier querft auf die Sandlung und ihren Erfolg.

Es hängt damit zusammen, daß da, wo von der Betrachtung der Handlung ausgegangen wird, die Reigung
vorhanden ist, als den "Billen" im eigentlichen und strengen Sinne nur die Thätigkeit zu verstehen, welche eine bestimmte Bewegung unmittelbar hervorruft, als das nothwendige Correlat des Wollens die That zu bezeichnen,
die in einer Beränderung der körperlichen Welt besteht, für
biejenigen bewußten Zustände dagegen, welche nicht unmit-

telbar nach außen causal sind, andere Bezeichnungen, Wunsch, Absicht u. dergl. zu verwenden.

Allein damit kommt der wissenschaftliche Sprachgebrauch mit dem allgemein üblichen in eine Collision, die gerade auf psychologischem Gebiete besonders gefährlich ist; er muß es für falsch erklären, wenn ich sage: Ich will heute Nach= mittag abreisen, auch wenn mir vollkommen feststeht, daß die Reise um irgend eines Zweckes willen nothwendig ist, und ich an die Möglichkeit gar nicht denke, daß ich sie nicht mache; erst wenn ich den Weg nach dem Bahnhofe einschlage, wäre der Wille da. Ja es dürfte dann streng genommen im= mer nur von dem Wollen der Bewegung, nicht einmal vom Wollen ihres nächsten Erfolgs geredet werden.

Weiterhin isoliert eine solche Distinction den Willensact, der in der Bewegung thätig ist, in einer Weise, die dem psychologischen Thatbestande widerspricht; denn die Bewegungsimpulse treten ja nicht gesondert und selbstständig auf, sondern nur als Theile eines umfassenderen Borgangs, sie sind von der Vorstellung des Erfolgs und einer auf seine Verwirklichung gerichteten inneren Vewegung abhängig; wo diese Abhängigkeit sehlte, würde man auch kaum sagen können, daß die körperliche Vewegung gewollt sei.

Endlich wird die Gleichartigkeit verdeckt, welche für unsere unmittelbare Auffassung zwischen den Acten besteht, durch die wir uns nur innerlich die Richtung auf ein bestimmtes Ziel geben, und den Acten durch die wir Glieder bewegen. Der Wille, durch den ich mich für einen Zweckentscheide, oder meine Ausmerksamkeit spanne, oder mein

Rachdenken einer Frage zuwende, sett ebenso eine wirkliche Bestimmtheit meines Ich und gibt seinen Thätigkeiten eine Richtung, wie der Wille den Arm zu strecken meinen Leib bestimmt; das Undefinierbare, was wir überhaupt Wollen nennen, ist in beiden gleichartig; ob die sichtbaren Folgen sofort, oder erst nach einer Zwischenzeit eintreten, kann keinen begrifflichen Unterschied begründen.

So verdienstlich also die Sorgsalt ist, mit welcher diezienigen Willensacte, durch die wir unmittelbar causal nach außen sind, von den auf unser Bewußtsein beschränkten Thätigkeiten geschieden werden, so scheint sie mir doch zu weit zu gehen, wenn sie den letzteren bestreiten will, im eigentlichen Sinne ein Wollen zu sein. Der besonderen Betonung des Willens, der Bewegung erzeugt, liegt dabei allerdings der richtige Gedanke zu Grunde, daß das Bezwußtsein einer auch nach außen wirksamen Macht eine Bezdingung des zwecksehenden Wollens überhaupt ist, und einen integrierenden Theil des psychologischen Gesammtzuzstandes bildet, aus dem unsere Willensentscheidungen herzvorgehen.

## III.

Gehen wir nun die einzelnen Stadien des ganzen Processes genauer durch, so bietet sich als Gegenstand der Untersuchung theils die Art und Weise, wie sie zu Stande kommen, theils die specielleren Bariationen, deren sie fähig sind.

1. a. Die Entstehnng des Projects. Die Wege, auf benen die möglichen Objecte unserer Willensentscheidungen, also Borstellungen künftiger Zustände, die einen sollicitierenden Reiz ausüben, in unser Bewußtsfein treten, sind, wenn wir die Entstehung ethischer Ideen bei Seite lassen, folgende:

a. Die eine Hauptquelle, aus welcher Aufforderungen zum Wollen uns zusließen, sind die wechselnden Gefühlszusstände und das aus ihnen unwillfürlich und widerstandslos sich entwickelnde Begehren.

Jeder unbehagliche Zustand, in welchem wir uns befinden, weckt ein Verlangen, aus ihm herauszukommen; der Gegenstand dieses Berlangens ist zunächst die ganz unbestimmte weil bloß negative Vorstellung der Befreiung von der Unlust, aber indem dasselbe unsere Vorstellungsthätigkeit in Bewegung setzt, bietet die Erinnerung aus früherer Erfahrung die Vorstellung der Mittel, welche die Unlust enden, und das unbestimmte Verlangen erhält jetzt sein bestimmtes Ziel. So erweckt der Hunger das Verlangen nach Speise, der Frost das Verlangen nach Umhüllung, die Unlust der Sonnenhise das Verlangen nach Schatten u. s.

Für unser Bewußtsein aber verdrängt die bestimmtere, auschaulichere Vorstellung die unbestimmtere; die Speise wird der im Vordergrund stehende Gegenstand des Verslangens, mit dem das Aufhören des Hungers verschmilzt.

Jedes wahrgenommene Object ferner und jedes Phanstasiebild, mit dem sich die Vorstellung einer Luft, eines Genusses verknüpft, erweckt das Streben nach diesem Gesnuß, das Gelüsten. — Jenes Verlangen und dieses Ges

lüsten sind die beiden Formen des nicht weiter besinderbaren rein inneren, ohne unser Zuthun eintretenden Zustandes, den wir Begehren nennen, des empfundenen Drangs aus der Gegenwart heraus nach der vorgestellten und anticipierten relativ höheren Lust der Zukunft hin. Dieser Drang verknüpft sich dann, ursprünglich ebenso ohne Dazwischentreten einer Ueberlegung und eines bewußten Wolzlens, mit Bewegungsreizen, die, wenn sie nicht geshemmt werden, zu wirklichen Bewegungen führen; weshalb die Sprache den inneren Zustand durch diese äußere Folge bezeichnen kann (öpépesdat, streben, verzlangen).

Aber dieses fortwährend in uns sich erzeugende Berlangen, Gelüften, Begehren ift als foldes noch fein Bol= Ien; und gegen die heutzutage herrschende Neigung, die Grenzen der Begriffe aufzuheben bis zur Formel eines unbewußten Wollens, ift auf die Scheidung von Bol= len und Begehren Gewicht zu legen, die Ariftoteles icon sicher festgestellt hat und die auch der Sprachgebrauch. obwohl er oft die Grenzen zu verwischen scheint, boch im Wesentlichen beobachtet. Das bloge im Moment auf äußere Reize entstehende Begehren erscheint als etwas Paffives. was dem Subject angethan wird, was es in sich findet ("mich verlangt, mich gelüftet"); erft wenn die Reflexion auf das eigene Selbst dazwischen tritt, das die unwillfürlichen Regungen beherrscht und entweder bemmt oder burch eigene Thätigkeit bejaht und zu den seinigen macht, tritt das Wollen ein2). Das Beherrschtsein durch das Begehren, vermöge beffen unmittelbar jedes momentane

Begehren und jedes Gelüften in Sandlung übergeht, erscheint als der rein thierische Zustand der blogen emidupla; erst wo dieser unwillfürliche Ablauf burch eine Reflexion auf bas Selbst und sein Berhältniß jum begehrten Object, also durch einen Anfang von Ueberlegung gebemmt mar, tritt bas Wollen als etwas Actives, mit Bewußtsein aus der Einheit des Subjects entspringendes ein. bem hunde, der nach einem vorgehaltenen Biffen sofort schnappt, sagen wir nicht, er wolle ibn; aber wir fagen, "er will ihn nicht", wenn er ibn in Folge einer Drobung oder früherer Dreffur verweigert, weil jest das Begehren durch anderes gehemmt war, das nur wirken konnte, weil es sich in der Ginheit des Sundebewußtseins mit jenem Der Conflict verschiedener Begebrungen ift es begegnete. zuerst, der das Thier wie den Menschen auf sich selbst zurüdwirft und auch im Thiere Reflexion, Ueberlegung, Babl zwischen verschiedenen Objecten und damit die allgemeine Form des Wollens erzeugt; die Sobe des Wollens aber richtet fich nach der Deutlichkeit und dem Umfang der Vorstellung des eigenen Selbst, und seiner Verhaltnisse jur Außenwelt. (Wenn die frühere Pfpchologie dem finnlichen Begehren das vernünftige Wollen gegenüberstellte, so ift der lettere Ausbruck richtig, wenn er nur sagen will, daß ein von der Macht der unmittelbaren Begierde be= freites, vergleichendes Denken dem Wollen zu Grunde liegt; unrichtig, wenn barum bem Thiere die Möglichkeit ber Form bes Wollens abgesprochen wird. Will man das Wollen an das "Selbstbewußtsein" knupfen — kann der hund ohne "Selbstbewußtsein" auf seinen Namen gehen?)

So wenig also das Begehren selbst schon ein Wollen ist, so leitet es durch den Reiz, den es ausübt, doch überall das Wollen, die Entscheidung ein, ob dem bestimmten einzelnen Begehren Folge zu geben sei oder nicht.

- β. Sine zweite Hauptquelle ber Zweckgedanken sind Au'fforderungen von Andern durch Beispiel, Rath oder Befehl; sie geben zugleich die Borstellung des mögslichen Zwecks und den Impuls ihn zu dem meinigen zu machen; auf diesem Wege treten durch die Erziehung zuerst die ethischen Zwecke ins Bewußtsein. Die Abhängigkeit des Menschen von der Gesellschaft, in der er lebt, ist so groß, daß auch in diesem Gebiete vielsach in der Form des Begehrens, d. h. resterionslos und blind, ohne Hindurchgang durch ein ausdrückliches Wollen die Aufforderung ausgeführt wird; der eigene Wille offenbart sich ja hier zuerst im Nein, im Ungehorsam gegen die Zumuthung.
- γ. Eine britte Quelle von Borstellungen des Zustünftigen, welche Fragen an unsere Willensentscheidung stellen, ist die Boraussicht dessen, was der Lauf der Natur oder die Thätigkeit Anderer herbeisühren wird. Steht die erwartete Wirkung äußerer Ursachen in irgend einer Beziehung zu meinen Interessen, so kann sie mich nicht gleichgültig lassen. Aber wo sie sofort als günstig erkannt wird, stellt sie keine Frage an unser Wollen, sie kann nur Hoffnung und Freude erwecken; nur wo das erwartete Gesschehen in irgend einer Hinsicht ein Lebel für uns scheint, uns

Schmerz, Verlust, Rechtsverletzung droht, unsere sonstigen schon gewollten Zwecke ober unsere unmittelbaren Begehtrungen kreuzt, stellt unsere Voraussicht die Frage, ob wir es hindern sollen. Das Project also, das uns dann beschäftigt, ist das Nichtsein eines vorausgesehenen Erzeignisses. Es bedarf keiner Ausksührung, wie vielsach unsere Ueberlegung durch solche Fragen der Abwehr dessen, was uns widerwärtig ist, in Anspruch genommen wird.

## 1. b. Das Stadium der Ueberlegung.

a. Die Ueberlegung der Frage: Soll ich? kann zu einem sicheren und unzweifelhaften Resultate führen oder nicht.

Die Prämissen, von denen das überlegende Denken ausgeht, sind zu einem großen Theile schon vorher festgesstellt: allgemeine Zwecke und Regeln, aus denen die Besjahung eines speciellen Zweckgedankens mit logischer Nothwendigkeit und ohne Einsprache von irgend einer Seite her zweisellos erfolgt, sobald die Subsumtion des vorliegenden Einzelfalls vollzogen ist. In solchen Fällen kommt das Stadium der Ueberlegung kaum zum Bewußtsein; die Gewohnheiten des Denkens vollziehen sich ohne besondere Aufmerksamkeit, und ebenso folgt das Wollen der Gewohnheit. Niemand bedarf der ausdrücklichen Ueberlegung, ob er unter den gewöhnlichen Verhältnissen seinen Kunden die Waaren zeigen, überlassen und Bezahlung dafür annehmen soll; der Arzt nicht, ob er zu seinen stehenden Vatienten zur ges

wohnten Zeit geben soll; es versteht sich von selbst, daß er das will.

In andern Fällen wird die Bejahung des Zweckes herbeigeführt dadurch, daß einem lebhaften irgendwoher im Augenblick erregten Begehren die Reslexion nur keine Hemmung entgegenzusehen weiß. Wer Erdbeeren im Walde sindet, hat keine Regel, aus der er beschließen müßte sie zu pflücken; er pflückt sie, weil ihn nach dem Wohlgeschmack gelüstet; aber doch folgt er nur darum dem Begehren, weil weder ein Rechtsgrund noch etwa diätetische Vorsicht ihn abhalten. Weil er durch solche Erwägungen, wenn auch noch so slüchtig, hindurchgeht, ist sein Thun nicht reine Folge der Begierde, obgleich diese den einzigen positiven Grund seines Wollens enthält.

Ebenso wird, wo es sich um die Frage handelt, ob ich etwas hindern soll, entweder der schon festgestellte all= gemeine Zweck entscheiden, den das drohende Ereignis ver= eiteln würde, oder eine lebhaste Abneigung gegen eine Un= lust, wie wenn ich eine Deffnung schließe, durch die Rauch in mein Zimmer dringt; in diesem Falle ist nur das aus der erwarteten Unlust entsprungene negative Begehren der Grund meines Wollens; aber ein Willensact wird doch vollzogen, sosern ich zugleich sehe, daß keine andere Rückssicht die Abwehr der Schäblichkeit verbietet. Die Bewegslichkeit des menschlichen Denkens ist im normalen Zustande so groß, daß wir immer das Recht haben, zunächst nicht das einsache unmittelbare Begehren, sondern das vom Wollen besahte Begehren vorauszusezen.

Sondert sich in solchen Fällen die Ueberlegung meist nicht als besonderes Stadium aus, wenn nicht die Complication der Frage eine ausdrückliche Anstrengung des Denkens erfordert, so steht es umgekehrt da, wo das überslegende Denken zu keinem bestimmten Ja oder Reinkommt.

Diese Unvollendbarkeit tritt vor allem da ein, wo inscommensurable Interessen in Conslict treten, Pflicht und Neigung, Ehre und Vortheil; wo also von verschiedenen Prämissen aus entgegengesetzte Resultate sich ergeben, ohne daß der Werth derselben mit demselben Maßstab gemessen werden könnte: hier gestaltet sich die Ueberlegung zum inneren Kampf, den keine noch so seine und umfassende Rechnung endigen kann, wie die Ungewisheit, was vortheilshafter ist, oder was sittlich richtiger ist, durch Denken sich endigen läßt.

Das überlegende Denken ist aber auch dann unvollendbar, wenn der als Zweckgedanke sich darbietende zustünftige Zustand sich nicht in seiner Totalität mit allen Nebenumständen und Folgen voraussehen läßt, wenn mit der Befriedigung, die er in irgend einer Hinsicht verspricht, Gefahren der Nichtbefriedigung in anderer Hinsicht versbunden sind. Die Frage, ob ich eine mir angebotene Stellung annehmen soll, macht mir unmöglich, alles zu übersehen, was dieselbe mit sich bringen wird; im besten Falle muß ich mit Wahrscheinlichkeiten operieren, die sich nicht schaften lassen, und es ist ganz vergeblich, von dem rechenden Denken den entscheinen Abschluß als sichere

Conclusion aus gegebenen Prämissen zu erwarten; die Neberlegung kommt nicht zum Ziel, und soll die Willense entscheidung erfolgen, so muß sie einen andern Charakter als den eines seiner zureichenden Gründe sich bewußten Beschlusses annehmen.

β. Die Ueberlegung über bie Frage "tann ich" (im Sinne der bloß physischen, nicht der sogenannten moralischen Möglichkeit, die unter die vorige Frage fällt) ist rein theoretischer Natur. Sie betrifft die Causalverhältnisse, bie zwischen Bewegungen meiner Glieder und dem projec= tierten Zustand bestehen, und ihre Beantwortung ift bedingt burch die Kenntniß der Gesete, nach denen Beränderungen bestimmter Dinge von den auf sie gerichteten Bewegungen und der gegenseitigen Lage, in welche fie dadurch kommen, abbängig sind. Wo diese Verhältnisse febr einfach und unserer Vorstellung geläufig sind, wo 3. B. eine einfache eingeübte Bewegung ausreicht, meinen 3med zu verwirklichen, kommt diese Frage, weil fie zu keinem Denken reigt, nicht für sich zum Bewuftsein: die psphologische Affocia= tion führt den Gedanken der nöthigen Sandlung herbei und ohne hemmung geht der Willensimpuls daraus berpor. Wenn mir eine Erklärung zur Unterschrift vorgelegt wird, überlege ich nicht, ob ich die Kähigkeit habe meinen Namen zu unterschreiben; ist bie Frage: Soll ich? bejabt. so folgt die Handlung ohne ein dazwischentretendes weiteres Denken, auch die einzelnen Buge der Feder bedürfen keiner besonderen Willensimpulse, sondern laufen nach eingeübten Affociationen auf einen einzigen Anstoß ab.

In andern Fällen steht zwar die Möglichkeit, 'meinen Zweck zu realisieren, im Allgemeinen sest, es gibt mir bestannte Ursachen, die den Zweck herbeisühren, und diese Ursachen sind der Art, daß ich sie in Bewegung setzen kann; aber dieses Können ist kein unbedingtes, sondern hängt von den jeweiligen Umständen, von der Abwesenheit negativer Bedingungen u. s. w. ab. Der Gedanke, ein Haus zu erswerben, oder an einen bestimmten Ort zu reisen, enthält keine Unmöglichkeit, wie der Gedanke, das Wetter zu reguslieren; ich weiß, was dazu gehört, und daß unter Umständen ich in der Lage sein werde, das Project auszusühren; ob aber diese Umstände schon vorhanden sind oder später eintreten, und auf welchem Wege mir die Erreichung des Zieles möglich sein wird, weiß ich nicht.

Bestimmter gestaltet sich meine Einsicht, wenn ich einersseits erkenne, daß für die Gegenwart mein Project nicht realisserbar ist, andrerseits aber von der Zukunft eine Aenderung der Umstände erwarte, die mir dasselbe möglich macht. Eine Reise nach Rom ist für jetzt unausssührbar, denn ich habe keine Zeit und kein Geld dazu; aber ich erswarte, daß die Zukunft mir beides verschaffen wird, die Ueberlegung der Möglichkeit führt also zu einem Resulate, das bestimmt bejahend, nur gegenüber von dem, was ich jederzeit und augenblicklich vermag, zeitlich eingesschränkt ist.

Auch diese verschiedenen Abstufungen der Möglichkeit führen zu Modificationen in der Natur des dritten Moments, das wir oben genannt haben, der Willensentscheidung.

## 1. c. Die Willensentscheidung.

Seten wir zunächst, daß die Frage "Soll ich" burch die Ueberlegung einfach und unzweideutig bejaht würde, daß aber die Realisierbarkeit des Projects durch meine Thatigkeit gang unentschieden bleibt, oder sogar für die mir bekannten Berhältnisse verneint werden mußte, sei es, daß ich überhaupt die Realisierbarkeit des Projects verneinen muß, sei es, daß seine Berwirklichung von Urfachen abbangig ift, über die ich feine Macht habe, 3. B. von Menschen, auf die ich weber durch Befehle noch durch Bitten zu wirken vermag: so ift ein Wollen unmöglich, und mein Gedanke ein Gegenstand bes bloken Buniches. Denn ber Bunfc, ber vom Begehren sich unterscheibet die Thiere wünschen nicht - ift das durch die denkende Reflexion hindurchgegangene innere hinftreben nach einem Rustande, den ich als ein Gut vorstelle, den ich aber weder mit Siderheit erwarten noch felbst berbeiführen fann; barum brudt sich auch ber Wunsch ganz correct aus burch bas conditionale "Ich wollte" — wenn ich nemlich könnte. 36 muniche, mas allein das Glud ober ber gute Wille Anderer zu bringen vermag, und behne, um so gewisser je lebhafter meine Borstellungsthätigkeit ist, mein Bünschen auch auf bloße Phantasiegebilde aus. Der Wunsch erhebt sich über die realen Beschränkungen des Ich und seiner Berbältniffe und icafft sich eine Welt nach seinem Bergen; er belebt uns durch die imaginäre Lust, welche eine ge= hoffte ober geträumte Befriedigung unserer Neigungen ge=

währt. Von dieser Seite angesehen ist Wünschen ein müssiges Spiel und das Gegenstück des ernsthaften realen Wollens, das sich nur auf Zwecke richtet, die als Bestandtheile der realen Welt gedacht werden, und es hat seine Bedeutung nur darin, daß es offenbart, worin der Einzelne sein Glück und seine Bestriedigung sucht, also ein Symptom der Neigungen und des Naturells ist. Auf der andern Seite ist das Wünschen wieder die allezeit wirksame elastische Triedseder, welche die Ausmerksamkeit auf die wirkliche Welt spannt und uns auf die Gelegenheiten lauern läßt, die dem Wunsche die Möglichkeit der Verwirklichung versprechen, um ihn in das zwecksehede Wollen überzuleiten; und der Ibealismus des Wunsches, der sich auf das Beste richtet, ist überall thätig, wenigstens das Bestere herbeizussühren.

Wo die Möglickeit der Ausführung als vorhanden ansgenommen, aber der bestimmte Weg zum Ziel noch nicht gesunzen ist oder nicht sofort betreten oder wenigstens nicht mit Ginem Schritt zurückgelegt werden kann, existiert der bejahte Zweckals Absicht. In der Absicht sett sich das rein innere Bejahen von dem aussührenden Wollen bestimmt ab; sie sieht das Ziel in der Ferne und mißt daran die Mittel; das Wort betont darum auch das rein Innere, was gewollt wurde, gegenüber dem was wirklich, durch Zusall oder Ungeschicklickeit, geschah; nach anderer Richtung scheidet es den entsernteren Endzweck von dem zunächst gewollten Mittel und den bloßen Vorbereitungen.

Kommt die von der Absicht eingeleitete Aufsuchung geeigneter Mittel zu dem Ergebniß, daß bieselben zwar

jest nicht zu Gebote fteben, aber in Zufunft zur Berfügung fteben können, fo nimmt bie Absicht ben Charakter eines bypothetischen Wollens an. Ein hypotheti= sches Wollen kann aber in zwei Richtungen bedingt sein: Entweder ift ber 3 m ed felb ft bedingt gefest, nur unter einer Bedingung bejaht, daß ich etwas thun will — wie 3. B. meine Ablicht einen Armen zu unterftüten, wenn er geordnet und sparsam ist; oder ist der Zweck selbst seinem Inhalte nach unbedingt gewollt, bedingt nur hinsichtlich bes Borhandenseins der Mittel, der Macht ihn zu re= alisieren, ber paffenden Zeit ber Ausführung — bas ist bas Borhaben, ber Borfat: ich habe vor, ich nehme mir vor (bezeichnend in animo habeo), den Armen zu un= terftüten, sobald sich die Gelegenheit bietet. (Der juriftische Gebrauch des Wortes "Borfat", "vorfätlich" ift von der gewohnten Bedeutung bes Wortes "Borfat", das Beschluß und Ausführung zeitlich zu scheiden pflegt, verschieden, und insofern weiter, als er auch den unmittelbar in Handlung übergebenden Beschluß begreift.) Den Charakter des bypothetischen Borsates nimmt insbesondere das Wollen all= gemeiner Awecke an, die sich je nach der Gelegenheit burd bestimmte Handlungen verwirklichen; der Vorsat, sparfam zu sein, läßt sich nur durch eine lange Reibe ein= zelner Sandlungen ausführen.

β. Ergeben sich diese Modificationen der Willensents scheidung aus den verschiedenen Resultaten der Ueberlegung der Möglichkeit, so tritt, wo die Frage "Kann ich" bejaht war, die Frage "Soll ich" aber nicht zum Beschlusse ges

führt hat, die Willensentscheidung in der Form des Ent= ichlusses auf. Trop der Unvollendbarkeit des Denkens wird ein Project bejaht oder verworfen, die Ueberlegung wird burch einen souveranen Act bes Wollens, oft mit Bemalt, abgebrochen; gegenüber ber Gefahr mit einem 30 mags! jacta alea esto!, gegenüber ber Berfuchung mit ei= nem "Anays Darava! tritt ber Mensch als herr auch seinen eigenen Gedanken gegenüber, ihnen Schweigen gebietend und ihren Streit burch einen Machtspruch endigend. Un = schlüffig ift, wer noch im Stadium der Ueberlegung fich befindet; unentidloffen, wer geneigt ift feine Entichei= bung hinauszuschieben, bis die Ueberlegung ein Racit gibt, bei welchem Gewißheit oder wenigstens ein berechenbarer Heberschuß von Wahrscheinlichkeit sich zeigt; entschlos= fen, wer die Ueberlegung abbricht, die er doch nicht vollenden kann. Säufig führt ja ichon der Mangel an Zeit, die Ueberle= gung zu vollenden, die Rothwendigkeit bes Entschluffes berbei.

γ. Es liegt in der Natur des Entschlusses, daß der Mensch dabei sich keiner zwingenden Gründe bewußt ist, die ihn unfehlbar nach einer Seite bestimmen; stat pro ratione voluntas. Ich kann angeben, welche Mückssichten mir beim Entschlusse vorgeschwebt haben, ich kann ihn vielleicht nachträglich als die vernünftige und richtige Entscheidung construieren; aber es war doch nur Sache meines Wollens, daß ich der einen Nücksicht andere Mückssichten untergeordnet habe, denen ich ebensogut hätte grösseren Werth beilegen können; ich fühlte mich fre i, auch anders zu entscheiden, und un sicher, ob ich richtig ents

scheibe. (Warum von "Entschluß" auch ba gesprochen werben kann, wo ich ber Richtigkeit gewiß bin, wird unten erhellen.)

Db ich wirklich frei bin; ob nicht hinter meinem Bemuftsein Gründe lagen, die mich wiberftandslos und un= fehlbar bestimmten, ift bier nicht zu entscheiben; jedenfalls barf das Unbewußte, was mich bestimmt, einen vorgestell= ten Aweck zu wollen, nicht selbst wieder ein Wollen genannt werden, wenn feine Bermirrung entsteben foll; ebensowenig barf gesagt werden, baß, wenn einem überlegten Wollen entgegen boch in einem unbesonnenen Augenblick eine entgegengesette Sandlung ausgeführt wird, baraus zu erkennen sei, was ber Mensch eigentlich wolle, ohne es zu miffen. Bas er damit verrath, ift nur die Na= tur seiner Triebe und die Schwäche seines Wol= lens; und ber Ausbruck Rom. 7, 16; 8 od 862w, τούτο ποιω ist in folden Källen ein vollkommen zutreffender und richtiger. Denn der Bewegungsimpuls, von dem die momentane Ausführung einer bestimmten Bewegung abbangt. wird nicht blos, wie es im Zustande vollkommener Selbstbeberricung geschieht, burch bas felbstbemußte Wollen ei= nes Zwecks, sondern auch durch andere psychische Vorgange ausgelöst; er folgt auch, wo das felbstbewußte Wollen fehlt ober zu schwach ift, um die augenblicklichen Bewegungen bes Innern vernünftigen Zweden unterzuordnen, der unvernünftigen Begierde, dem blogen Triebe, der affektvollen Erregung des Augenblicks, oder der Gewohnheit. In andern Källen allerdings hatte sich die dem Bewuftsein gegenwärtige Sachlage so verändert, daß das frühere Wollen durch ein anderes aufae:

hoben wurde. Soll nur die That über den Inhalt des Entschlufs ses entscheiden, so wäre nie ein Entschluß aufgegeben worden.

An der Anwendung des Causalbegriffs auf die= jenigen Willensacte, bei benen ich mir eines freien Ent= schluffes bewußt bin, scheiden fich die determiniftische und die indeterministische Theorie und die einzelnen Variationen beider. Die indeterministische Lehre bezeichnet als die Ursache bavon, daß ein bestimmter 3med gewollt wurde, nur das wollende Subject felbst, das, eben barin von den übrigen Wesen verschieden, in seinem Wollen frei, b. b. nicht durch irgend welche äußeren oder inneren Um= ftande mit unfehlbarer Rothwendigkeit gezwungen fei, eine bestimmte Möglichkeit zu bejahen, sondern unter den verichiebenen Möglichkeiten aus fich beraus entscheibe, im Acte bes Wollens selbst sich die Richtung auf diesen oder jenen 3med gebe, die nicht aus den vorangehenden Datis berechnet werden kounte. Die beterminiftische Lehre sett als Ursache bes bestimmten Wollens principaliter ebenso bas wollende Subject, deffen Thun ja das Wollen ift, aber bieses bestimmte Wollen trat nach einer Nothwendigkeit ein, vermöge ber bas Subject seiner unveränderlichen ober fo geworbenen geistigen Natur gemäß unter ben gegebenen Umftänden eben so wollen mußte; einer Nothwendigkeit, die ebenso berechenbar mare wie der Kall eines schweren Kör= pers, wenn wir die psychologischen Gesetze ebenso genau wüßten wie die Fallgesete, und die Thatbestände, auf die fie angewendet werden, so genau feststellen konnten, wie die Lage des Steins vor dem Kall.

Immer aber ift die Frage: Was ift ber Grund bag ein zunächst als möglich vorschwebender Gedanke wirk= lich gewollt und badurch jum 3 weck gemacht wird? Die Antwort kann nicht fein , daß der 3m ed fe Ibft ber Grund des Wollens ift, das jenen Gedanken erft jum Zweck machte. Der Sat "Ohne Zwed tein Wollen 3)" ift ein rein analytischer, aus bem Correlationsverhältniffe ber Begriffe Rwed und Wollen hervorgehender; er drudt fein dem Caufalgeset paralleles Gefet aus, benn biefes lautet nicht: Reine Wirkung ohne Urfache - was ebenso aus der Correlation folat — sondern: Rein Geschehen, bas nicht Wir-"Ohne Zweck fein Wollen" fung einer Urfache aväre. heißt in andern Worten: es läßt fich fein Wollen benten, bas nicht Wollen eines Zwecks ware; wer will, ber will etwas, was er vorstellt, und dieses neunen wir 3 m e d; die Borstellung ist zwar die conditio sine qua non, aber nicht darum die erzeugende Ursache des Wollens. Sat: "Obne Zwed fein Wollen" entspricht dem Sate: "Ohne Raum keine Bewegung": ber Raum ist die conditio sine qua non der Bewegung, die Bewegung ift gar nicht denkbar ohne den Raum, aber der Raum ift nicht die Rraft, welche den Körper bewegt; oder er entspricht noch genauer bem Sat: Reine Bewegung ohne Richtung; mit dem Begriff ber Bewegung ift gegeben, daß fie irgend eine Richtung hat, keine Bewegung kann wirklich fein ohne bestimmte Richtung; aber die Richtung erklärt nicht die Bewegung.

Mit der Erkenntniß also, daß alles Wollen bas Wolslen eines Zwecks ift, fällt die Frage noch nicht weg, was benn nun die Ur fache sei, welche ben Menschen bestimmt, einen irgendwie entstandenen Gebanken eines Zukunftigen zu seinem Aweck zu machen, d. h. zu wollen; und in ber Erkenntnig, daß diese Ursache nicht der selben Art ift, wie die mechanischen Bewegungsursachen in ber äuße= ren unbeseelten Natur, ift noch nicht enthalten, daß fie nicht boch in bemfelben Sinne Urfache fei, daß es nicht Naturgesetze des Wollens gebe, die nur jett in ber psychischen Natur bes Menschen gegründet find. wissenschaftliche Anwendung des Causalitätsbegriffes 1) in ber äußeren Ratur nimmt an, daß aus einem gegebenen Thatbestand, aus gegebenen Zuständen eines Körpers A und seinen Relationen zu andern Körpern eine Verände= rung von A mit einer Nothwendigkeit folge, die sich durch ein allgemeines Geset ausbruden laffe, und die zulett in bem Wefen des A felbst gegründet sei. Wenn wir das Frieren des Waffers caufal erklären, so geben wir zuerst auf die Nothwendigkeit zurud, daß Waffer unter 0° er= kältet, fest werde, und darin zeigt sich eben die Natur des Baffers; weiterhin auf die Gesetze der Abgabe der Barme an eine kältere Umgebung, welche ebenso die Natur des Wassers mit constituieren. Fragen wir nach der Ursache eines bestimmten Wollens, fo suchen wir ein Gefet, nach welchem aus der Thatfache, daß der Menfch den Geban= fen eines fünftigen Zustands aus irgend einer weiter zurudliegenden Veranlaffung faßt, mit Nothwendigkeit bas Wollen dieses gedachten Zukunftigen hervorgeht', und biese Nothwendigkeit mare eben der Ausdruck feiner Natur. Die

Ursache bes Wollens zerlegt sich bann in basjenige, mas ben Gebanken berbeiführte, und die Natur des Menichen, ber, wenn biefer Gedanke in seinem Bewußtsein war, ibn wollen mußte. So ist für die Asphologie Spinoza's bas Wollen nothwendig, sobald ber Gedanke des Künftigen eine Körberung meiner Selbsterhaltung, einen Rugen für mich enthält; dann muß ich daffelbe wollen, weil es in der Roth= wendigkeit meiner Natur liegt, mich felbst zu erhalten; und individuell verschieden ift nur, mas ich als für mich nüglich Richt bas, bag mir irgend ein 3med vorschwebt. sondern das bestimmte Berhältniß des darin Gedachten zu mir felbst enthält den Grund es zu wollen. Damit ift febr mobl vereinbar, daß es gar nichts Aeußeres gibt, mas je= ben Menschen zwingen mußte es zu wollen, und baß bie Gewalt ber Natur und die Drobung des Menschen an bem festen Willen scheitern kann; bann war bas Verhältniß bes Gedankens, fich durch Rachgiebigkeit zu retten, zu dem mollenden Menschen nicht der Art, daß er ibn wollen mußte. sondern es lag in der Natur dieses Menschen, andere Amede felbst um den Preis seines Lebens festzuhalten; aber das beweist keine Unabhängigkeit des Willens vom Causalitäts. geset überhaupt, sondern nur die Unmöglichkeit, ein für Alle in gleicher Weise gultiges Geset aufzustellen, nach welchem unter beufelben Umftanben jeder basfelbe will. Die psphologische Causalität im beterministischen Sinn unterscheibet sich also formell nicht von der Causalität auf andern Gebieten, mo Buftanbe fich gefehmäßig aus andern Ruftanden erzeugen, sondern nur durch die inhaltliche Beschaffenheit dieser Zustände; diese sind hier etwa mechanische Bewegungszustände, dort zum Theil wenigstens Bewußtseinszustände. Der Schein, als ob der Zweck als solscher der den Grund des Wollens enthalte, entsteht nur, wenn zweierlei Wollen verwechselt wird, das Wollen des Zwecks und das Wollen der auf seine Hervordringung gerichteten Handlung; für dieses allerdings liegt der Grund in dem Zweck, genauer in dem vorangehenden Wollen des Zwecks; sagt man "Keine Handlung ohne Zweck", so spricht dieser Sat das psychologische Causaleges aus, daß die auf Bewegungen meiner Glieder gerichteten Willensatte einen auf ihren Ersolg gerichteten Willen als ihre Ursache voraussehen.

An biesem Punkte begegnet uns der vieldeutig schillernde Ausdruck "Motiv". Stellen wir uns auf beterministischen Boden, so kann unter "Motiv" nur daszenige
verstanden werden, was den Menschen vermöge seiner Ratur und der dieselbe ausdrückenden Gesetz zu einem bestimmten Willensacte beterminiert. Wo er sich dieser Determination bewußt ist, wo er weiß, warum er das
will, was er will, da ist das Motiv eines bestimmten Wollens unmittelbar nichts anderes als der letzte Zweck, der
durch dieses Wollen erreicht wird, und den er ein für allemal anerkannt hat — wiederum durch ein Wollen. Das
Motiv der Arbeit ist Gewinnung des Lebensunterhalts;
daß ich leben will, versteht sich von selbst, und weil ich
das will, bin ich mir bewußt, auch die Mittel dazu wollen zu müssen; das Motiv eines Wordes ist Gewinnung

einer Erbschaft, das Motiv einer Reise Zerstreuung u. s. f. Wo wir von e deln oder unedeln Motiven reden, meisnen wir zunächst immer allgemeine Zwecke, welche die Wahl einer bestimmten Handlungsweise nach sich ziehen; wir spreschen von Motiven des Sigennutzes, des Sprgeizes, und wollen damit sagen, daß der das einzelne Wollen leitende allgemeine Zweck die Gewinnung von Vortheilen, die Geswinnung von Chre sei.

Unsere Aussuchung der psychologischen Ursachen geht nun aber weiter zurud auf die natürliche Basis, aus ber das Wollen folder Endzwede entspringt, einerseits auf die einzelnen Gefühlszustände aus benen es regelmäßig bervor= gebt, und weiterhin auf die Natur des Subjects, vermöge ber diese eintreten, andererseits auf die außeren Beranlasfungen biefer Gefühle. Das Motiv eines Almosens ist zunächst der Wille dem Bedrängten zu helfen; der Wille dem Bedrängten zu belfen entspringt aus Mitleid, also ist Mitleid als momentaner Gefühlszustand das Motiv; dieser Auftand wird aber erregt, weil bas Individuum bafür empfänglich ift, also ift Weichherzigkeit und Gutmuthigkeit bas Motiv; andrerseits wird das Mitleid durch den Anblick der Noth erregt, also wird in diesem der Grund des Mitleids und des Willens zu helfen und des Almosens gesucht. Das Motiv einer Brandstiftung ist die Absicht ben Betroffenen ju schädigen; diese geht als Racheverlangen aus dem Ge= fühl des Haffes in Kolge von Mißbandlung bervor, aber nur weil ber Brandstifter für folde Gefühle empfänglich, rachsüchtig ist; andererseits kann auch die erlittene Diß= handlung selbst Motiv genannt werden. Auf die Frage also: Warum hat A dem B das Haus angezündet, kann ich nacheinander antworten: weil er ihm schaden wollte, weil er ihn haßte, weil er rachsüchtig ist, weil er von B mißhandelt war; jede dieser Antworten gibt einen näheren oder entsernteren Erklärungsgrund, keine für sich den ganzen, der in der thatsächlichen Veranlassung und der Natur des Menschen zusammen liegt.

Bon dem nächsten Motive also, das ein bewußter 3 wed ift und als solcher gewollt wird, geht die causale Erklärung weiter jurud auf den Grund, aus bem diefes Wollen entspringt, und findet ibn in derjenigen Beschaffen= beit der menschlichen Natur, vermöge welcher in ihr Ge= fühle erregt werden und aus diesen Gefühlen der Drang zu bestimmten Richtungen des Thuns hervorwächst; theils vermöge bes allgemeinen Gesetzes, daß Unluft den Drang er= weckt fich von ihr zu befreien und vorgestellte Luft ben Drang sie zu genießen, theils vermöge ber specielleren und individuellen psychologischen Gesete, nach denen Borftellungen einer bestimmten Art lebhaften Reiz auf uns ausüben; d. h. sie geht zurück auf das was wir Trieb nennen, um ben dauernden Grund zu bezeichnen, vermöge deffen die Vorstellungen bestimmter Richtungen und Erfolge unseres Thung einen Reiz auf uns üben und mit der Erwartung ber Befriedigung verbunden find (Wiffenstrieb, Ehrtrieb u. f. w.); Triebe die theils allgemein menschliche, theils individuell verschiedene sind. Diese Triebe als solche kom= men uns nicht zum Bewußtsein; ber Brandstifter empfindet

nur die Folge des Rachetriebs, das Berlangen, dem Beleidiger zu schaden; aber er reflectiert nicht, warum er
das will, und warum ihm das Befriedigung verspricht;
die Lust zur Rache ist einfach da als gebietende Macht,
der lette Grund seines Wollens aber ist ihm verborgen,
und wenn er entgegenstehenden Rücksichten, der Furcht vor
Strase u. s. w. gegenüber sich zu dem Verbrechen ent=
schließt, so zeigt er damit die Stärke des Rachetriebs,
für sein Bewußtsein aber ist seine Willensentscheidung ein
Lettes.

Er kann sich hinterher von dem deterministischen Psyschologen belehren lassen, daß er so gehandelt, weil die Rachsucht in ihm stärker gewesen sei als die Furcht vor Strase; in dem Momente aber, in dem er sich entschließt, weiß er nur, daß er dem Gehaßten schaden will; und in tausend Fällen wird der Wollende selbst keinen andern Grund seines Handelns angeben können, als daß er eben will, daß es ihm so beliebt, so gefällt. Die Schopenhauer'sche Lehre, daß wir durch unser wirkliches Thun unsern Charakter kennen lernen, ist consequent; aber sie verwirrt, wenn sie den dem bewußten Wollen und Thun zu Grunde liegenden dauernden Grund desselbst wieder als Willen bezeichnet.

Es geht aus diesem Verhältniß von Wollen und Trieb bervor, daß selbst die Rücksicht auf die Befriedigung, die eine Handlung mir gewährt, für das Bewußtsein zurücktreten kann; wer einem Nothleidenden helfen will, denkt dabei nicht an sich selbst; was ihm als bewußter Zweck

vorschwebt, ist das Wohlsein des Andern; erst an der Freude, die ihm das Gelingen verursacht, zeigt sich, daß ein Trieb seiner Natur das Wollen bewirkte.

5. Eine besondere Untersuchung ersordert die Frage nach der Natur desjenigen Wollens, das die Frage entscheidet, ob ich ein von andern Ursachen eingeleitetes und von mir vorausgesehenes zukünftiges Ereigniß hindern soll oder nicht. Die Voraussehung, daß es überhaupt zu einem Wollen kommt, ist auch hier das Bewußtsein der Möglichkeit eines Eingriffs; wo ich meiner vollkommenen Unmacht gewiß din, kann ich Furcht und Hoffnung haben, kann wünschen, daß die drohende Gefahr vorübergehe, aber ein Wollen ist überhaupt unmöglich; das ruhige Geschehenslassen dessen, was ich nicht hindern kann, ist nicht eine Form des Wollens; ich kann nicht wollen, daß die Sonne scheine, oder daß es nicht hagle.

Wo bagegen ber Eingriff möglich ist und ich die Frage, ob ich hindernd eingreisen soll, bejahe, da ist ein voll=gültiges Wollen vorhanden, obgleich der Zweck des=selben zunächst nur negativ bestimmt ist. Ich schließe meine Hausthüre, damit Riemand hereinkommt, ich weiche einem Wagen aus, damit ich nicht übersahren werde u. s. w., was ich also will, ist nur daß ein vorausgesehenes Ereig=niß nicht eintritt; erst das Mittel, das ich anwende, ist positiv bestimmt, aber es wird eben nur secundär als Mittel, nicht primär als Zweck gewollt.

Wie nun aber, wenn ich mich entscheibe, den Dingen ben Lauf zu lassen — was ist der Inhalt meines Wollens?

Will ich bann bas, was geschieht, weil ich nicht will, baß es nicht geschieht? Ist bann bas Ereigniß, bas ich vorauszgesehen, und bas zu hindern ich mich enthalten habe, mein gewollter Zweck in demselben Sinne wie jeder andere vorauszgesehene künftige Zustand, der durch mein Thun zu Stande kommt? Gilt das Nichtwollen des Nichtseins gleich dem Wollen des Seins? Gilt auch hier, daß die doppelte Berneinung eine Bejahung ist?

Darüber fann junachst gar fein Zweifel fein, daß ein wirklicher Willensact vorliegt, sobald die Möglichkeit bas Drobende zu hindern mir jum Bewußtsein gefommen, und die Frage, was ich thun foll, wirklich entschieden. nicht bloß unschlüssiges Zaudern oder bequeme Trägheit von dem Geschehen überholt worden ift. Aber wir werden uns bedenken zu sagen, daß ich das, mas zu hindern ich mich enthalte, im selben Sinne gewollt habe, wie die Zwecke, die ich mir von mir aus sete. Wenn ich — vielleicht un= gern — einem Diener die Erlaubniß ertheile, einen Tag zu feiern; wenn ich einen Hund, der mich zu begleiten verlangt, obgleich er mir unbequem ist, nicht einsperre; wenn ich einen Baum, der mein Kenster zu überwachsen drobt, nicht beschneibe, und die Raupen nicht vertilge, die meinen Rohl fressen, - will ich, daß all das geschieht, was aus meinem Nichtsthun hervorgeht? Will ich, was ich nur er= laube, gestatte, gulaffe?

Von einer Seite kann man geneigt sein, nur eine Selbstbeschränkung in einem solchen Wollen zu seben, einen Berzicht auf Ausübung meiner Macht, ein Freilassen

der Kräfte der Natur oder des Thuns Anderer. Indem ich selbst die Grenzen meiner Herrschaft ziehe, ist also auch in diesem Falle der Inhalt meines Wollens ein rein negativer; war er dort das Nichtsein des erwarteten Ereignisses, so ist er jest meine Nichtintervention; ich breche die Brücke zwischen mir und dem was vorgehen wird ab, und will bloßer Zuschauer bleiben.

Bon der andern Seite kann eingewendet werden: wenn ich entscheibe, eine Gasflamme nicht zu löschen, so will ich doch, daß sie weiter brenne; wenn ich ben hahnen einer Wasserleitung nicht schließe, so will ich boch, daß das Waffer ausströmt; wenn ich den Hund, der einen Fremden gestellt hat, auf seine Bitte nicht zurückrufe, so will ich doch, daß der Mann gestellt bleibe; wenn ich dem Diener, der aus eigenem Antrieb ein Geschäft unternimmt, baffelbe nicht verbiete, so will ich boch, daß es gethan werde. Was geschieht, bas geschieht, wie die Sprache fagt, mit meinem Willen; ja sie weift noch ausbrücklicher auf ben engen Rusammenhang zwischen bem "Laffen" und bem "Wollen" bin, indem sie das "Lassen" sogar für das verwendet, mas auf meinen ausdrücklichen Befehl geschieht, wobei also mein Wollen und mein Zweck gar nicht in Frage gestellt werden fann.

Aus dieser Antithese geht wenigstens soviel hervor, daß das bloß formelle Verhalten, das in dem Entschluß etwas nicht zu hindern besteht, nicht genügend ist um zu entscheiden, welcher Art der Zweck ist, den ich dabei will, und Unterschiede in dem Inhalt und Gegenstand des Wols

lens in sich birgt. In welchem Falle kann gesagt werden, daß ich das will, was ich mich entschließe geschehen zu lassen, in welchem Falle nicht?

Die Möglichkeit eines über bas Nichtsthun hinaus= gebenden Wollens ift da offenbar ausgeschlossen, wo das Eintretende mir bei näherem Ruseben völlig gleichgültig ift und in keiner Beise irgend ein Interesse berührt, weder ein personliches des Nupens ober Schadens, noch ein afthetisches, noch ein humanes bes Mitleids, weder rechtliche noch sittliche Gesichtspunkte. Wo kein Reiz ist etwas zu wollen, da kann auch kein Wollen beffelben stattfinden; und in diesem Kalle erfolgt die Entscheidung der Richtinterven= tion auf Grund ber Ginficht, bag bas Gefchehende mich gar nicht berührt; bann kann nicht gesagt werden, daß ich es gewollt, daß ich es nicht gehindert habe, damit es geschehe; die Verhinderung ist unterblieben, weil ich keinen Grund hatte meine Macht auszuüben, nur damit sie ausgeübt werde. Bas ich also will, ift lediglich mein Richt= banbeln.

Dagegen muß ein Wollen bessen, was ich zulasse, statuiert werden, sobald es nicht gleichgültig ist, und zwar zuerst dann, wenn ich es darum geschehen lasse, weil ich es als meinen Interessen entsprechend betrachte, also Grund gehabt hätte, es selbst herbeizusühren, dann mache ich es zu meinem Zweck; zweitens dann, wenn ich Gründe hätte es zu verhindern, aber aus andern Gründen für das Zulassen mich entscheide; denn in diesem Falle ist das Geschehenlassen die conditio sine qua non oder das

Mittel zu meinem Zwed, und um dieses willen mitgewollt.

Wenn ich, um den letteren Kall querst zu betrachten. einem Diener Urlaub zu einer Reise auf einen Tag er= theile, obgleich ich ihn schwer entbehren kann, so stand vor meiner Ueberlegung zuerst der Bunsch, die Reife zu bindern; gebe ich sie doch ju, so muß der Wille die Amecke bes Mannes zu fördern, ihn befriedigt zu wissen u. f. w. ben Ausschlag gegeben haben; indem ich das will, will ich auch das Mittel oder die Bedingung dazu. Dak es mir unerwünscht ift, andert nichts an ber Sache; benn es mirb überall Vieles gewollt, was für sich niemals Zweck murbe. aber als Bedingung eines andern Zweckes gewollt werden muß, weil derselbe auf keine andere Weise zu erreichen ift. Oder wenn ich die Raupen nicht vertilge, die meinen Robl fressen, so ist mir bas Geschäft zu zeitraubend ober zu unangenehm; ich will lieber den Rohl verlieren als mich plagen; der Verluft des Kohls ist der Preis, mit dem ich meine Bequemlichkeit erkaufe; ich will ihn alfo, wenn ich mich auch barüber ärgere.

Aehnlich, wenn Jemand ein Kind sieht, das im Begriffe steht Tollfirschen zu pflücken und zu verzehren, und
dem sich einstellenden Gedanken, daß er cs warnen sollte,
mit Bewußtsein nicht nachgibt um sich nicht aufzuhalten:
so sehe ich keine Möglichkeit zu läugnen, daß er die Bergiftung desselben gewollt habe; denn er weiß, daß entweder das Kind sich vergiftet, oder er einschreiten muß;
entscheibet er sich gegen die letztere Alternative, so ent-

scheidet er sich für die erstere; er kann das nicht darum thun, weil ihm gleichgültig ist, was geschieht, denn er braucht einen Willensact, um den natürlichen Impuls zur Rettung zu unterdrücken; und ich kann zwischen diesem Fall und dem andern, wo ich etwa einen Schuldner nicht einklage, obgleich ich sicher weiß, daß damit die Forderung verloren ist, keinen Unterschied sinden; hier wird nicht zu bestreiten sein, daß ich den Verlust gewollt habe, der die vorausgesehene unausweichliche Consequenz meines Versatzens ist. Nur ist auch hier, was ich geschehen lasse, nicht direct mein Zweck, sondern wird nur gewollt als Bestingung oder Consequenz eines andern Zwecks.

Anders steht die Sache nur, wo ich ein Eingreisen unterlasse, weil ich kein Recht und keinen Beruf habe, mich einzumischen, wo also mein Zweck nur der negative der Selbstbeschränkung ist. Aber das wird meist nur da der Fall sein, wo auch meine Macht keine directe ist, sondern von dem Wollen eines andern abhängt, der meine Einmischung zurückweisen kann; und mein Verhalten ist jetz zwar nicht durch die physische, aber die rechtliche Unsmöglichkeit des Eingrisses bestimmt, und ich verhalte mich zu dem, was geschehen wird, wie zu einer Naturgewalt, über die ich keine Macht habe; der allgemeine Zweck, die Freiheit anderer zu achten, legt mir dieses Verhalten auf.

Wo endlich der vorausgesehene Erfolg, der mir die Frage stellte, ob ich ihn nicht hindern soll, weil ich ihn nicht ohne Weiteres als günstig erkannt hatte, bei näherem Zusehen direct meine Zwecke fördert, kann ebensowenig zweifelhaft sein, daß, was ich beschließe nicht zu hindern, durch einen Willensact von mir bejaht, also von mir gewollt ist; ich unterlasse ja die mögliche Gegenwirfung, damit der Erfolg eintrete; ich acceptiere als meinen Zweck, was sich mir ungesucht bietet, in demselben Sinne, in welchem ich anderes bejahe, was ich selbst herbeisühren muß; mein Verhalten ist durch den Willen bestimmt, daß das Erwartete einirete. Inwiesern das Moment der Caussalität, das wir oben als integrierenden Bestandtheil in der Borstellung des Zwecks aufgestellt haben, auch hier nicht sehlt, wird sich später zeigen; hier nur soviel, daß die Behutsamkeit, die wir anwenden, den uns günstigen Lauf der Dinge nicht zu stören, einen wesentlichen Theil unseres practischen Verhaltens ausmacht.

## 2. Das Stadium der Ausführung. a. Die Ueberlegung der Mittel.

Die berechnende Klugheit geht darauf aus, die Reihensfolge der Beränderungen, welche ein Eingriff in die Welt herbeiführen wird, so vollständig als möglich vorauszusehen. Aber es liegt in der Natur unseres vorbildenden Denkens, daß wir der Richtigkeit unserer Berechnung niemals vollkommen sicher sein können. Wenn ich durch einen Bewegungsimpuls eine nach außen gerichtete Wirkung, die Ursache weiterer Wirkungen hervorzubringen denke, ist es unmöglich den ganzen Complex von wirkenden Ursachen und Umständen zu übersehen, in welche ich durch meine Action eingreise, den ganzen Betrag von Beränderung der

Außenwelt, den eine einzige Sandlung im Gefolge haben wird, in Gedanken voraus zu entwerfen. Nicht nur kann ein gang unvorhergesebener Zufall, ein in den Kreis von Umftanden, die ich übersebe, von außen hereinbrechendes Agens den Ablauf von Beränderungen kreuzen, den ich ein= leite, und ihn einem weit entlegenen Biele guführen; auch die Beschaffenheit der Dinge, auf die ich wirte, und der Grad meiner wirkenben Rraft ift häufig nicht hinlänglich bekannt, um mit Sicherheit den Erfolg vorauszusagen. Jedes Sandeln kann Nebenerfolge berbeiführen, die meinen Rweden und Bunichen entgegen find, und die, wenn ich sie vorausgesehen, mich bestimmt hätten, auf das handeln überhaupt zu verzichten. Es ist die Aufgabe ber Bor= sicht, diese Nebenerfolge zu vermeiden und dem Zufall den Bugang zu verwehren; aber auch die vollendetfte Borficht, der der Mensch fähig ift, vermag nicht den Eingriff so zu bemessen, daß mit unfehlbarer Sicherheit nur der zum Bor= aus vorgestellte Erfolg und diefer gang eintritt.

Die Differenz zwischen bem in meiner Berechnung vorgebildeten Berlauf einer durch willfürliche Bewegung eingeleiteten Reihe von Beränderungen und dem wirklichen Erfolge, die Ueberraschung durch den Zufall, der die berecheneten Folgen vereitelt, oder gar aus der einfachsten Sandelung Unheil hervorwachsen läßt, ist uns durch die Erfaherung so geläufig, daß, wenn wir uns alles immer gegenwärtig hielten, uns stets die Furcht begleiten müßte, durch jede Bewegung Kräfte zu entsessen, die mit dämonischer Bosheit sich gegen uns kehren werden. Nicht blos mit

weitgreifenden Thaten, mit der alltäglichsten Berrichtung schon "greift bes Menschen Sand in bes Geschicks gebeim= nifvolle Urne"; das Anzünden einer Lampe kann die Gin= äscherung einer Stadt, die harmloseste Reise die Verschlep= pung einer Epidemie der Sunderte erliegen zur Folge ba= ben; bachten wir immer an alle Möglichkeiten, fo mußte uns die Sand erzittern, die ein Zundholz ftreicht, und ber Ruff, der eine Treppe betritt auf der wir zu Tode fallen fonnen. Ueber folche Mengstlichkeit hilft die Unmöglichkeit weg, an alles zu benten; die Beschränktheit unseres Wifsens erleichtert uns bas handeln; die überwiegende Zahl der Falle des Gelingens begründet die Gewohnheit, nur den am häufigsten eintretenden Erfolg zu erwarten, und erzeugt den natürlichen Leichtsinn, der wiffenschaftlich durch bie Berechnung der Wahrscheinlichkeit sich rechtfertigen läßt. Denn wollten wir uns durch die Gefahr auch unwahrschein= licher Zufälle abhalten laffen, fo mare überhaupt tein Bollen benkbar.

Aber die Möglichkeit der Differenz zwischen dem berechneten und dem wirklichen Erfolg unserer Willensimpulse gibt doch allem Wollen zum Handeln, wenn auch in
sehr verschiedener Abstufung, seinen eigenthümlichen psychischen Charakter; sie offenbart, daß der Wille zum
Handeln niemals die reine logische Consequenz der Erwägung der Mittel für den gewollten Zweck sein kann, weil
die absolute Sicherheit, daß unser Zweck und nur unser
Zweck realisiert werde, gar nie erreichbar ist; das Wollen
des Zwecks kann nicht zum Wollen der Handlung führen

ohne das Moment des Muthes, der auch auf die Gefahr des Mißlingens hin wagt; eben darin zeigt sich, daß auch zum Beginn der Ausführung eines festgestellten Zweckes ein Entschluß gehört, wie auch das Verhältniß, in dem der Entschluß zum Handeln zu den dem Denken gegen-wärtigen Resultaten steht, individuell verschieden ist. Der Aengstliche will nur sichere Mittel anwenden, der Muthige handelt auf bloße Hoffnung.

Es ist nun eine, zumal auch für die Beurtheilung moralischer und juriftischer Berantwortlichkeit schwierige Frage, ob und in welchem Sinne denn von einem Wollen auch ber gar nicht vorausgesehenen Erfolge bes handelns, und in welchem Sinne ferner von einem Wollen ber zwar als möglich vorgestellten, aber nicht beabsichtigten Erfolge ber mit bem Bewuftsein einer Gefahr unternommenen Sandlung die Rede sein konne. Die Schwierigkeiten, die bier liegen, find forgfältig zu scheiben von einer andern Claffe von Schwierigkeiten, die daraus erwachsen, daß bäufig ber unser handeln leitende Zweck in unbestimmter Allgemeinheit gebacht wird, und boch nur burch einen concreten Erfolg verwirklicht werden kann, und daß er ferner in der Regel un vollftan big gebacht wird, fo bag feine Reali= fierung in der wirklichen Welt nur baburch möglich ift, daß auch anderes zugleich verwirklicht wird, was ich nicht ausbrücklich gewollt habe (wenn ich 3. B. einen Kran= fen besuche, so ist das nicht möglich, ohne daß ich einen Theil bes Sauerstoffs in seinem Zimmer verbrauche, aber baran denke ich nicht, obgleich es ein unvermeidlicher Ne=

benerfolg meines Besuches ist). Lassen wir das einstweisen bei Seite und betrachten nur die Fälle, in denen der wirkliche Erfolg außerhalb des vorgestellten Zweckes und mit diesem nicht unvermeidlich durch ausnahmslose Nothwenbigkeit verbunden ist.

a. Die erste Frage, ob und in welchem Sinne von einem Wollen auch ber nicht beabsichtigten und nicht vorausgesehenen Erfolge des Handelns die Rede sein konne, fann nicht badurch entschieden werden, daß man ben Begriff ber Caufalität in den bes Wollens fo aufnimmt, daß man sagt, weil ber Wille dasjenige sei, wodurch ber Mensch causal ist, darum sei alles von ihm Berursachte auch gewollt; indem der Menfch burch feine Bewegung in die Außenwelt eingreife, sete er eine reale Ursache, die nach den Gefeten der wirklichen Welt ihre Folgen entwickle; er wolle also unbesehen alle Folgen seiner Thätigkeit; ber Arrthum bes Menschen andere an feinem Wollen nichts, benn die realen Dinge, zu benen der Wille gehöre, andern fich nicht burch ben Jrrthum bes Menschen. Der Wille muffe von ber Borftellung unabhängig geftellt merben. "Wer ein brennendes Bundholy wegwirft, bamit es un= schäblich verlösche, es aber in ein Gefäß mit Spiritus wirft, den er für Waffer hielt, hat feine Borftellung von ber Größe und Kurchtbarkeit bes Erfolgs gehabt, und boch ift ber Erfolg nichts anderes als realifierter Wille" 5).

Beginnen wir mit der Frage nach den realen Causals verhältnissen, welche in irgend einer menschlichen Handlung vorliegen, und geben wir von dem aus, was ganz unter bie außere Betrachtung bes Geschehens fällt, so haben wir zunächst den Caufalzusammenhang zwischen einer forperli= den Bewegung bes Menichen und ihrem nächsten Erfolg. Die Ursache einer Bermundung ift ein Faustschlag, die Ur= sache, daß ein Körper fällt, ein gegen ihn geführter Stoß. Wir find gang auf mechanischem Gebiet; die Glieder bes menschlichen Körpers wirken als bewegte Maffen, die Beweaung dieser Massen ift die Ursache von Veränderungen in ben Rörpern die sie treffen, diese Beränderungen wirken nach mechanischen Gesetzen weiter und weiter. Der menich= liche Körper erscheint als die Ursache, von der der ganze Berlauf ins Werk geset wird, weil aus ihm die Beranberung zu entspringen icheint, weil wir weiter gurud feine äußerlich wahrnehmbare Urfache seiner Bewegung finden; für die an den Augenschein sich haltende Betrachtung erscheint der Körper als das Agens, das mit seiner Bemegung den ganzen Verlauf beginnt. Cbenso scheint uns ber Baum activ, beffen Wurzel burch ihr Wachsthum den Relsen sprengt. Erst die sorgfältige Analyse der Wissenschaft könnte in jener Bewegung, in biefem Wachsthum bie bloße Fortsetzung physischer Processe entdeden.

Sieht man nur auf die mechanische Fähigkeit, Wirstungen hervorzubringen, so sind alle Körperbewegungen des Menschen vollkommen gleichwerthig, diejenigen die wir als willkürliche, wie diejenigen die wir als unwillkürliche zu bezeichnen gewohnt sind. Wer das Gleichgewicht verliert und fällt, kann durch die Schwere seines Körpers denselben Erzfolg hervorbringen, wie der, der sich absichtlich zu Boden

wirft; die Mutter, die im Schlase ihr Kind im Bette ers drückt, wirkt durch die Schwere ihres Leibes gerade so, wie wenn sie sich absichtlich darauf gelegt hätte. Wer vor Aufregung zittert, wenn er eine gefährliche Operation zu machen hat, kann das Leben seines Patienten ebenso in Gesahr bringen, wie wenn seine Muskelzuckungen willkürliche wären. Die unwillkürlichen Bewegungen haben ihre Ersfolge nach denselben mechanischen Gesehen, wie die willkürslichen.

Was nach außen causal ist, und einen Erfolg in der Welt hervorbringt, ist also zunächst die Bewegung des menschlichen Leibes und seiner Glieder als solche; was wirkt, ist die bewegte Masse.

Nun geht (um auf die Ausführungen S. 130—136 vom Gesichtspunkte der Causalität zurückzukommen) die caussale Betrachtung einen Schritt weiter zurück, und fragt, wodurch die Bewegung des Leibes und seiner Glieder hervorgebracht war. Sie sindet verschiedene Ursachen, aus denen Bewegungen erfolgen können; einmal körperliche Reize, die vermöge der Cinrichtung der organischen Maschine Bewegungen auslösen, und diese Reize kommen theils von außen, theils bilden sie sich im Innern, wie der Gehirnsabsceß der Convulsionen erzeugt; sodann Gemüthserregunsgen, die mit unwiderstehlicher Gewalt den Körper erschütztern; endlich die Ursache, die wir für die willkürlichen Beswegungen annehmen, den Willen.

Es ist also vornweg unmöglich, den Willen dadurch zu befinieren, daß er Ursache der Bewegung sei, die in der

Welt weiter wirkt. Kaft man Wille in bem engen Sinne, daß das Wort nur den auf die wirkliche Bewegung gerich= teten und fie regelmäßig bervorbringenden Act meint, fo kann man allerdings, wenn man von gewissen Ausnahmen absieht, fagen, burch ben Willen sei ber Mensch causal nach außen; aber man gibt damit feinen specifischen Unterschied bes Wollens an; man fann den Sat nicht umkehren und fagen, was die Wirkung nach außen hervorbringe, sei Wille. Das Merkmal dient bazu, den Willen zur Bewegung von ande= ren verwandten Erscheinungen, dem auf den 3med gerich= teten Wollen, das nicht unmittelbar eine Bewegung ber= vorbringt, oder vom blogen Bunichen gu unterscheiben; aber es fann nicht bagu bienen, für sich ben Begriff bes Wollens zu constituieren. Es ware auch bann, wenn alle wirksamen Bewegungen zu ihrer Ursache das Wollen bat= ten, nur ein darakteriftisches äußeres, aus einer Relation abgeleitetes Merkmal angegeben worden; mas Wille ist, ware bamit noch nicht gefagt.

Darüber kann nur das unmittelbare Bewußtsein unsserer inneren Erlebnisse etwas aussagen. Erst indem wir dieses hinzunehmen, und das innere Geschehen mit den Beswegungen vergleichen, deren wir inne werden, kommen wir zu der Einsicht, daß im Einen Fall ein bestimmter bewußter Act vorhergieng, den wir Wollen nennen, in andern Fällen dieser Act sehlte, und die Bewegung ohne sein Daswischentreten dem empfundenen Reize oder der Gemüthserregung solgte. Nur dieses Bewußtsein macht es uns überhaupt möglich, als Ursache der Bewegung in uns selbst

ein Wollen zu statuieren, und, was wir in uns selbst ersfahren, nach Analogie auch auf Andere auszudehnen.

Wenn ich aber diesen psychischen Act bes Wollens analysiere, den ich als Ursache bestimmter Bewegungen erkannt habe, so finde ich, daß ich eine vorher vorgestellte Beme= gung meinen Gliedern auszuführen befehle, indem ich einen nicht weiter zu beschreibenden Act vollziehe, dem ich ge= wöhnt bin die Bewegung unmittelbar folgen zu seben. Der Wille, meinen rechten Arm zu ftreden, unterscheidet fich von bem Willen, meinen linken Arm zu strecken, für mein Bewußtsein deutlich nur badurch, daß das erstemal die Bewegung des rechten, das zweitemal die Bewegung des linken Arms vorgestellt war. Erft die Uebereinstimmung des wirklichen Geschehens mit der vorangehenden Vorstellung gibt mir die Gewißheit des Caufalzusammenhangs zwischen meinem bewußten Wollen und der Bewegung die ich mache. Würde eine Bewegung thatfächlich ausgeführt, ohne daß ich unter ihren Bedingungen irgend eine Spur der Vorftel= lung bieser Bewegung (beziehungsweise ihres nächsten Erfolgs) fände, so hätte ich auch kein Recht als ihre Ursache einen Willensact anzunehmen, da ich ein Wollen ohne Borftel= lung beffen, was ich will, in meinem Bewußtsein nicht finde.

Das unmittelbare Object des Wollens auch auf diesem engsten Gebiete kann immer nur der vorgestellte Ersfolg sein; ein bewußter Act kann uxsprünglich immer nur durch etwas, was ins Bewußtsein fällt, determiniert und von andern bewußten Acten unserschieden sein, nicht durch eine reale Folge, welche in unbegreislicher Weise die Nas

turordnung an denselben knüpft. Vermöge dieser Naturordnung bin ich, das bewußte Subject, durch den Willen eine vorgestellte Bewegung auszuführen in normalem Zustand auch die Ursache der Bewegung und mittelbar dessen, was aus dieser Bewegung vermöge der wirklichen Berhältnisse anderer Dinge zu meinem Körper folgt.

Nimmt man aus dem Begriffe des Wollens die Borstellung beffen, mas gewollt wird, heraus, und läßt nur bas Moment ber realen Causalität steben, so wird ber psphologische Begriff des Wollens zerstört und ein Abstractum geschaffen, das in unserem Bewußtsein nirgends porfommt; wenn ich irgendwie Ursache einer Bewegung bin, bie unabhängig von einer Borstellung derselben erfolgt, fo fann barum, weil ich fie verursache, nicht gesagt werben, daß fie gewollt fei, sondern nur, daß fie durch mich ge= ichehe. Wenn der Rückenmarkstranke oder der von Aphafie Befallene eine Bewegung hervorbringt, die vermöge der Störung der normalen Leitung völlig zwecklos herausfommt, fo hat er mit Bewußtsein den Impuls gur Bemegung gegeben; aber wir unterscheiben jest die Bewegung, die er machen wollte, von der, die er wirklich gemacht hat; wir können nicht fagen, er habe die verkehrte Bewegung machen wollen, weil er fie wirklich gemacht hat; und basfelbe gilt von dem Ungeübten und Ungeschickten, deffen Bewegungen anders ausfallen als er sie intendierte. mit dem hammer auf seinen Finger schlägt, statt auf den Ropf des Nagels, wollte nicht die Bewegung, die er wirklich gemacht hat; ber Impuls, ben er gab, war nur seiner Borstellung nicht genau angepaßt.

Ift icon auf diefem engsten Gebiete, auf dem ber Wille zunächst causal ift, von Wollen nicht zu reben, ohne daß der Inhalt des Wollens etwas Vorgestelltes, nemlich eben die vorher vorgestellte Bewegung mare; kann man nur unter diefer Voraussetzung fagen, bag bas, mas wirklich geschieht, realisierter Wille sei, weil sich eben nur Borgestelltes realisieren läßt, eine Ursache aber, die nur von ber realen Seite betrachtet wird, weder fich felbst noch ihre Kolgen realisieren, sondern nur sie einfach haben kann: so gewinnt das Moment der Borftellung noch weitere Bebeutung, sobald wir jenen Willensimpuls zu einer bestimmten Bewegung in seinem psychologischen Zusammenhange betrachten. Denn er ift ja, vom caufalen Standpunkte an= gesehen, in unserem wachen und bewußten Leben nie ber wirkliche Anfang einer Causalreibe; er ift wohl ber Bunkt, von dem aus das Geschehen ins körperliche und sichtbare Gebiet hinübergreift, er ift felbst aber erft aus anderen Urfachen bervorgegangen, von biefen feinem Eintreten und feiner Beschaffenheit nach abhängig. Diese Ursachen sind bas Wollen bes eigentlichen Zwecks der Handlung, und Die Borftellung der äußeren Caufalverhältniffe, welche mich ben beabsichtigten Zweck als realen Erfolg meiner Bewegung erwarten läßt; diesen ist der Bewegungsimpuls untergeordnet, und je nachdem diefe psychologischen Bedingungen beschaffen sind, wird er so oder anders ertheilt. will ja die Bewegung nur, weil ich ihre vorgestellten und voraus berechneten Folgen will; ich kann von der Borftellung des Erfolgs gar nicht absehen, sonst hängt der Wille zur Bewegung im Leeren, und die Bewegung wird ein Streich in die Luft. Der Wille zur Bewegung hat zu seinem nächsten Segenstande die vorgestellte Bewegung; die reale Kraft aber, die der Bewegungsimpuls ausübt, ist — freilich im unsichtbaren Gebiete des Bewußtseins — eine directe Folge von dem Wollen des Zwecks, und zugleich von der Borstellung des Erfolgs nach Maß und Richtung realiter abhängig; es ist also vergeblich, den Willen von der Vorstellung unabhängig stellen zu wollen, die er einerseits seinem Begriffe nach einschließt, und die andrerseits ein Theil seiner realen Ursache ist.

Wenn nun in Folge meiner Unkenntniß der wirklichen Lage und Beschaffenheit der Dinge, auf welche meine Beswegung sich richtet, etwas Anderes aus meiner Bewegung hervorgeht, als ich berechnet und gewollt habe: so habe ich das allerdings mittelbar durch meine Bewegung verurssacht, aber ich habe es nicht gewollt; und es ist kein Widersspruch, daß ich verursache, was ich nicht will, und will, was ich nicht verursache. Derjenige, der das Zündholz in Spiritus wirft, den er für Wasser hielt, wollte, daß es verlösche; das Wollen des vorgestellten Ersolgs, daß das Wasser des Erlöschen bewirke, war die Ursache des Willenseimpulses, durch den er die Bewegung des Hineinwerfens ausführte. Aber weil die Wirklichkeit anders ist, als er sie vorgestellt hatte, geschieht nicht das, was er wollte; der vorgestellte Ersolg wird nicht realisiert, sondern es geschieht

etwas Anderes, was er nicht wollte. Sen weil die realen Dinge sich durch den Irrthum des Menschen nicht ändern, überführen sie ihn fortwährend des Irrthums in der Wahl seiner Mittel und zeigen ihm, daß seine Causalität unmächtig ist, den gewollten Erfolg herbeizusühren, wenn sein Denken irrte; sie zeigen ihm, daß zwar innerhalb seines eigenen Selbst sein Willensimpuls sich nach den Vorstellungen richtet, die er sich machte, daß aber der weitere Berlauf der Dinge nur dann seiner Vorstellung und seinem Wollen entspricht, wenn er sie richtig erkannt hatte. Natura non nisi parendo vincitur.

Die Rechtsordnung bat ihre guten Gründe, ben Menschen, der durch willfürliche Bewegung in die Außen= ' welt eingreift, für ben Schaben, den er anstiftet, civilrecht= lich und strafrechtlich verantwortlich zu machen. Sie bat die Aufgabe, die Rechte der Einzelnen, ihren Leib und ihr But ju ichugen und biegu bestimmte Regeln ihres Berhaltens festzustellen und zu erzwingen; werden diese durch ein thatsächliches Geschehen verlett, so geht sie von dem Erfolge an der Rette der realen urfächlichen Verknüpfung rückwärts, bis sie auf die unmittelbare Handlung des Menschen trifft; biefer, als einheitliches Ganzes, ift eine Ursache, über welche sie Macht bat, und ihn faßt sie an, weil er einerseits als willensfähiges Wesen Quelle seiner Thaten, Ausgangspunkt und nicht bloß mechanischer Durchgangs= punkt von Wirkungen ift, andererfeits, wiederum als wollendes Wesen, durch ihre Regeln bestimmbar ist, und weil sie von ihm verlangt, daß er die gesammte Rechtsordnung

wolle und in feinen Sandlungen achte und verwirkliche. Aber fie faßt ibn, wo er ihre Regeln verlett, zunächst und ursprünglich rein realistisch als den Thäter; nur an die äußere That knüpft fie rechtliche Folgen, diese ift ihr er= kennbar und wird unter ihre allgemeinen Gesethe subsumiert; fie lakt ibn bugen für bas, mas er gethan hat, nicht weil er gerade dieses gewollt, sondern weil er, das willens= fähige Wesen, es gethan hat; und erst allmählich schränkt fie diefen Gefichtspunkt durch weiteres Burudgeben auf die psychologische Quelle der That ein, indem sie nach der Verschiedenheit der Absicht die rechtlichen Folgen der That modificiert, dolus und culpa unterscheidet, oder auf die bona fides Gewicht legt; — aber immer bleibt der Umfang ber rechtlichen Berantwortlichkeit für die That weit größer als das Gebiet, in welchem die That auf ein darauf gerichtetes wirkliches Wollen reduciert werden kann, auf civilrechtlichem Gebiet relativ größer als auf strafrecht= Lichem 6).

In dem populären Gebrauche des Wortes "Schuld" liegt unzweideutig die rein realistische Auffassung gegenüber der allmählich verengten moralisch-juristischen; wenn ich Jesmand zu Tisch geladen habe, der auf dem Wege zu mir umgeworfen wird, so bin ich mit meiner Einladung Schuld daran, aber ich habe keine Schuld.

Die Rechtspslege wird niemals im Stande sein, den objectiven, realistischen Gesichtspunkt, der den Thäter für das verantwortlich macht, was er gethan, ganz bei Seite zu lassen; wie weit freilich das Gebiet reicht, innerhalb

beffen die von einer Bewegung des Menschen ausgehenden Beränderungen und Folgen vom Standpunkte der objectiven Causalität als seine That bezeichnet werden können, wo die Grenze liegt zwischen dem, was er gethan bat, und bem, mas auf andere Urfachen, insbesondere ben "Cafus" gurudguführen ift, wird unmöglich fein burch eine ftrenge Definition zu bestimmen. Was an Bewegung äußerer Dinge durch die Arbeit feiner Muskeln nach dem Gefete der Gleichbeit von aufgewandter Kraft und Effect geleistet wird, icheint unzweifelhaft feine unmittelbare Wirtung gu sein; aber nach bemselben Gesetze wirkt das in infinitum weiter; und wo feine Bewegung nur Kräfte auslöst, ober nur Umstände sest, die den Kräften anderer Dinge eine bestimmte Richtung geben, ift es gang unmöglich, rein ob= jectiv seinen Beitrag zu einem weit entlegenen Erfolge auszusondern.

Der Versuch aber, alle rechtlichen Folgen eines Thuns (ober gar Unterlassens) als Folgen eines wirklichen Wollens darzustellen, muß der psychologischen Auffassung Gewalt anthun. Denn von dem wirklichen Ersolge rückwärts gehend gelangt man zunächst nur zu der Bewegung, und kann, wenn der Mensch überhaupt bei Sinnen war, voraussetzen, daß diese gewollt war, weil die regelmäßige Ursache einer Bewegung der Willensimpuls ist; aber weiter zurück reicht der Schluß aus ihrem objectiven Ersolge nicht; denn was mit ihr gewollt war, darüber entscheidet nicht der wirkliche, sondern der vorgestellte Ersolg; so gewiß das Wollen des Zwecks ein rein psychischer Act ist, so gewiß

kann über sein Wesen nicht die Erkenntniß der äußeren Wirkung für sich, sondern nur die psychologische Betrachtung entscheiden.

Die Psychologie beginnt an der Quelle; sie hält sich an das, mas im Bewußtsein vorgieng, ebe ber Mensch bandelte, um die wirkliche Bewegung daraus bervorgeben ju laffen; fie fieht zu, wie aus dem Denken und Wollen bes Awecks und der Vorstellung ber Dinge, auf die ge= wirkt werden foll, der Impuls zur Bewegung nach psychologischen Gesetzen verständlich hervorgeht. Und nun ver= gleicht sie mit dem vorher entworfenen Plane bas äußere Geschehen, mit ber Borftellung des Erfolgs, welche bie Bewegung leitete, die reale Wirkung der gewollten Bewegung. Diese ist ebenso von den wirklichen Dingen abhängig, wie ber Willensimpuls felbst von der Vorstellung derselben: entspricht ber Erfolg bem Awede nicht, so zeigt sich nur, daß sich die wirklichen Dinge nicht nach der Vorstellung und dem Wollen des Menschen richten, wenn er nicht vorher in richtiger Erkenntniß seine Borstellung nach ihnen ge= richtet hat; sie offenbaren die selbstständige Macht der Realität und die Unmacht des Menschen, der irrt. tantum potest, quantum scit. Die Ursachen des Irr= thums, burch den er seine Beschränktheit verräth, sind es jest, aus benen seine Bewegung hervorgieng; Diese selbst aber, wie sie in die körperliche Welt eintritt, kann jest nicht als einzige und ganze Ursache angesehen, und ber ganze Erfolg so dargestellt werden, wie wenn er in dem Bollen ber Bewegung als in seinem zureichenben Grunde

schon enthalten gewesen mare. Denn die Bewegung, Die allerdings gewollt ist, bringt ja nicht für sich ben Erfolg hervor; sie ist nur ein Theil der ganzen Ursache; der andere Theil ift die Natur der Dinge, auf welche jene Bewegung trifft, sind die Ursachen, durch welche diese der Bewegung bes Menschen entgegengestellt murden; und biefer Theil der Gesammtursache ist ber menschlichen Kraft jest ebendarum coordiniert, weil diese ihm gegenüber ebenso als blind wirkende Urfache gelten muß wie jeder andere Rörper, wenn sie durch falsche Vorstellung geleitet wird. Reuersgefahr, welche jener Spiritus berbeiführt, liegt querft barin, daß er ben Schein von Waffer, und biefer grrthum bas hineinwerfen des brennenden Bundholzes erzeugt; weiterhin liegt fie nicht in dem Bundholz für fich, sondern ebenso in der Brennbarkeit des Spiritus, vermöge der die kleine Klamme zur großen anwächst, und berjenige, der ben Spiritus in das offen daftebende Gefäß gegoffen, ift ebenfo Schuld an dem Unglud, wie der, der bas Bundholy bin= eingeworfen, denn er hat einen andern Theil der ganzen Urfache hergestellt, aus der ber Brand hervorgieng. Dürfte dieser Brand als realisierter Wille bezeichnet werden, so wäre die Explosion in Bremerhaven von den Rackfnechten gewollt gemefen, die das Kag aus dem Magazin ichafften; denn ihr durch ihre Muskelfraft wirkender Wille hat das Kaf in Bewegung gesett und die Explosion bewirkt, und Thomas ware der unschuldigfte Mann, benn er hatte sie nicht bewirkt, also auch nicht gewollt.

Genug bes Beweises für bie Nothwendigkeit, aufs

strengste zu scheiden zwischen dem, was der Mensch will, indem er sich einen bestimmten Zweck setzt, die Mittel dazu nach seiner Borstellung der realen Dinge und ihrer Wirskungsweise wählt, und dieser Borstellung gemäß eine Beswegung ausführt, und dem, was er realiter durch diese Bewegung hervorbringt. Sein Wollen ist ganz durch die vorgestellte Welt bestimmt, der Erfolg seines Handelns ganz durch die wirkliche.

Die Welt, die er vorstellt, ist eine nach jeder Seite begrenzte; er übersieht nur seine nächste Umgebung, und in dieser nur einen Theil der Dinge, die sie bilden; er sieht nur in die nächste Zukunft hinaus; innerhalb dieses Kreifes mählt er seine Zwede, und auch diese find beschränkt durch die Beziehung, welche die Zukunft zu ihm hat. So gleicht er Einem, ber in der Dunkelheit wandert, und nur einen kleinen Rreis burch bas Licht, bas er trägt, beleuchtet, nur wenige Schritte vor fich die Biele fieht, benen er guftrebt, und ben Weg, ber zu ihnen führt. In diesem Kreise bewegt fich fein Wollen und Sandeln, gerade durch diese Beschränfung erhalten feine Zwede Bestimmtheit und Kestigkeit; aus dem unermeglichen Conti= nuum von Ursachen und Wirkungen sondert sich gerade durch seine Aurzsichtiakeit ein bestimmtes Stud aus, zu bem er mit Bewußtsein in Beziehung tritt, und alle Energie seines Sandelns ift dadurch bedingt, daß er ein nabes Biel ins Auge faßt. Was er aber durch sein handeln bewirkt, gehört dem Naturzusammenhange an, der in uner= meglichen Retten Folgen um Folgen an fein Sandeln knüpft. Auch wo er nicht irrt, kann er niemals die ganze Reihe von Folgen übersehen, zu denen sein Handeln einen bestimmenden Beitrag liesert; was er verursacht, ist, wenn man das Wort streng nimmt, eine unendliche Reihe; und kann niemals vollkommen angegeben werden; richtete sich die Entscheidung über das, was er gewollt, nach dem, was er verursacht, so könnte nie vollständig gesagt werden, was er gewollt hat. Aber er will nicht dieses Endlose, sondern daszenige was er, in richtiger oder in falscher Vorstellung, als den aus seinem Thun hervorgehenden und für ihn bes beutsamen Ersolg vorstellt.

B. Berwickelter ift das Berhältniß des wollenden Subjects zu ben vorgestellten möglichen Folgen einer mit dem Bewußtsein der Gefahr beschloffenen Sandlung. Der Chirurg, der eine gefährliche Operation vornimmt, weiß, daß sie tödtlich verlaufen kann; der Reisende, der sich jur Erforschung der Nilquellen aufmacht, weiß, daß er vielleicht babei zu Grunde geht. Kann man fagen, daß er neben bem günstigen Erfolg auch den ungünstigen gewollt habe, indem er eine Ursache sette, von der er nicht wußte ob sie biesen oder jenen bervorbringt? daß er gewollt habe, was er mit allen Mitteln, die ihm zu Gebote steben, mit allen Vorsichtsmaßregeln, die er zu erfinnen vermag, ab = zuwenden trachtet? Sicherlich nicht. Bas er will, ift ber 3wed, das Gelingen; nur diefen bejaht er; nur um bes Gelingens willen nimmt er die Handlungen vor, die viel= leicht ins Gegentheil ausschlagen; indem er alles thut um bas Miglingen zu vereiteln, zeigt er, bag er bas Miglin=

gen nicht will. Er hat nur durch die Gefahr sich nicht abhalten laffen; er hat die Möglichkeit des Miglin= gens nicht als einen Grund gelten laffen auf seinen Zweck zu verzichten; er hat gehandelt in der Hoffnung des Gelingens, und die Kurcht überwunden. Das ist im Grunde bei allem handeln der Fall; wir handeln immer blos auf Hoffnung, im Glauben an das Gelingen unseres 3meds; wir wurden die handlung ja unterlassen, wenn wir das Miglingen voraus mußten. Wenn wir uns auf den schlim= men Erfolg gefaßt machen, so beißt das nur, daß wir uns vornehmen uns durch benselben nicht überraschen und nicht afficieren zu laffen, wir nehmen ihm eben baburch ben Einfluß auf unfer Wollen; wir wollen ibn nicht, aber wir wollen in der Fassung sein, ihn zu tragen, wir werden unser Handeln darum nicht bereuen; wir muffen uns die üblen Rolgen gefallen laffen, d. b. binnehmen wie etwas was uns praktisch gleichgültig ift, wozu wir uns nur betrachtend verhalten.

Die Bestimmung der rechtlichen Berantwortlichkeit kann Gründe haben, sich an den Thäter zu halten, abgesehen davon, ob er den eingetretenen Erfolg beabsichtigte oder nicht, wenn er ihn nur als möglich voraussah; sie kann das aber nicht darauf gründen, daß er das gewollt habe was thatsächlich aus seiner Handlung hervorgegangen ist; sie kann nur verlangen, daß er jede Handlung hätte unterlassen sollen, wovon er die Gesahr einer Rechtsverlezung befürchten mußte. Sie macht ihn haftbar oder strasbar nicht für das, was er gewollt, sondern dafür, daß er dem als möglich vorausgesehenen Schaden keinen Einfluß auf sein Wollen gestattet hat, und sie hat vollkommenes Recht, im Interesse ber Sicherheit der Ge= sellschaft den, der etwas nicht um jeden Breis vermieden hat, nöthigenfalls ebenso zu behandeln, wie den, der es gewollt hat. Aber anzunehmen, daß auch jener es gewollt, ware doch nur eine Fiction, welche, wenn fie schlechthin allgemein auf dem ganzen psphologischen Gebiete gelten follte, alles Bandeln überhaupt unmöglich machte, weil fie, bas Wollen felbst aufhöbe. 3ch kann nicht Entgegen= gesettes zugleich wollen, nicht zugleich wollen, daß ich in einer Speculation gewinne und verliere, daß ich das Ziel meiner Reise erreiche und daß ich unterwegs erliege. Wollte man einwenden, daß, wer verspricht nur siegend oder todt zurudzukehren, doch auch Entgegengesettes zugleich wolle, so übersieht man, daß es sich bier nicht um ein wirkliches "Zugleich" handelt; er will in erster Linie ben Sieg, wenn dieser nicht gelingt den Tod; und er will in beiden Alternativen daffelbe, die Ehre, welche diefe beiden Fälle mit Ausschluß aller übrigen in sich begreift. Er kann aber nicht zugleich den Sieg und die Niederlage mollen.

Für die meisten Fälle besteht keine solche Alternative; bem vollen Gelingen dessen, was wir unternehmen, steht eine ganze Reihe von Möglichkeiten gegenüber, die wir gar nicht alle übersehen können, die eben nur darin überein kommen, daß unser Zweck versehlt wird und unser Hansbeln einen widrigen Ersolg hat. Wenn wir nun den Miß:

erfolg nicht einmal als unsere That, geschweige als etwas von uns gewolltes gelten laffen wollen, vielmehr benfelben nur als Schicffal empfinden, als etwas, mas uns burch eine fremde und feindselige Macht angethan wird : so haben wir bazu von dem richtigen Begriff der Caufalität aus vollkommenes Recht. Denn durch das, was wir unmittelbar thun, segen wir nur einen vielleicht verschwindend kleinen Theil der zusammenarbeitenden Factoren, deren jeder nach seiner Natur wirkt und weitere Wirkungen erzeugt. Grund, aus dem das menfchliche Sandeln eine bevorzugte Stelle unter all diesen Theilursachen einnimmt, liegt zu= lett darin, daß in dem Denken, das dem handeln vorausgebt, diese Kactoren ideell schon die Art des Eingriffs mitbestimmen, und der Mensch, indem er ihre Wirkung berechnet, sie in seinen Dienst nimmt; soweit diese Reprasen= tation ber Ursachen in seinem Bewußtsein reicht, kann er als einheitliche Urfache betrachtet werden, gegen welche die einzelnen Mittel, weil sie vorausberechnet find, keine selbst= ständige Bedeutung haben; mas ich aber nicht sicher be= rechnen fann, ist ein mir gegenüber felbstständiger Factor, und was aus ihm hervorgeht, habe ich weder gewollt, noch bin ich die einzige oder hauptursache davon. Wenn der Chirurg seine Operation nach den Regeln der Runft voll= zieht, und die Wunde wird trop aller Vorsicht inficiert, so daß der Patient an Pyämie stirbt: so stellt er nur einen für fich ungenügenden Theil der Bedingungen des Todes ber, bie offene Wunde; das direct tödtliche Agens kommt an= berswoher, und Niemand wird fagen, daß der Arzt ben Patienten getöbtet. Der Giftmischer aber, der Arsenik unster das Mehl mischt, aus dem das Brod gedacken wird, welches sein Opfer genießt, hat dieses getödtet, — obgleich das, was er direct thut, gar keinen Erfolg hat ohne die Willensthätigkeit Anderer; aber er hat die Thätigkeit der Ansbern vorausgesehen, und den Umstand gesetzt, der seiner richtigen Berechnung nach mit den übrigen Ursachen zusamsmen den Erfolg hervorbringen mußte; in seinem Wollen ist die Thätigkeit aller andern Faktoren zusammengesaßt zu einem Ganzen, und darum wird er als der Mörder bezeichnet.

γ. Aus diesen Erwägungen ergibt sich auch die Ent= scheidung der Frage, in welchem Caufalverhältniffe berjenige, ber mit bewußtem Wollen ein Geschehen nicht hindert, das er hindern konnte, zu demselben steht. Wenn nach dem populären Sprachgebrauch allerdings nur derjenige etwas bewirkt, der durch seine Bewegung eine Beränberung einleitet oder eine icon im Zuge befindliche bemmt, fo scheint es sich von felbst zu versteben, daß bas bloke Unterlassen einer Handlung, das bloße passive Zuseben den Menschen außer allen Causalzusammenbang stellt; und dieses Verhältniß wird dadurch nicht geändert, wenn er etwa eine andere handlung vornimmt, die in gar keinem Busammenhange mit dem ftebt, mas er beschloffen hat nicht zu bindern. Aber der Mensch ist kein Stein oder Klop, der keine Wirkung ausübt, so lange er rubt; sein Verhalten ist durch fein Geset ber Somere und bes Gleichgewichts bestimmt: Rube wie Bewegung sind in aleicher Weise Wirkung seines Wollens, das nicht weniger intensiv causal sein

ì,

kann, wo es Bewegungen hemmt, als wo es Bewegungen bervorbringt. Die äußere Rube des Körpers bei befti= gem Schmerz ist so gut die Wirkung eines Wollens, das die Reflexbewegungen bemmt, als die Rube gegenüber ei= ner Beleidigung, die das Verlangen der Retorsion weckt, Folge der Selbstbeberrschung durch den Willen ist. über kann also gar kein Zweifel sein, daß bas rubige Berhalten des machen Menschen Wirkung seines Wollens sein kann, und in der Regel auch ist. Aber nach außen ist doch jeder Causalzusammenhang abgeschnitten? nach außen wirkt boch ber nichts, ber fich nicht bewegt, ober fich gang anberswohin bewegt als nach bem Vorgang, um beffen Ursache es sich handelt? Allerdings, für eine rein mechanische Be= trachtung. Aber sobald wir uns vergegenwärtigen, bag bas von Zweden geleitete Wirken des Menschen immer darin besteht, daß er seine Bewegungen nach den voraus= berechneten Erfolgen richtet, die sie zusammen mit den wirkenden Kräften der äußeren Dinge haben werden, so ist es kein Widerspruch mehr, daß sein Handeln, d. h. diejenige auf seine Glieber gerichtete Willensthätigkeit, die einen durch seinen Zweck geforderten Zustand realisiert, auch ein= mal barin bestehen könne, sich ruhig zu verhalten und badurch absichtlich denjenigen Gesammtcomplex von Bedingungen berzustellen, aus bem ber gewollte Erfolg resultie= ren muß; es gibt in den alltäglichen Fällen gar keine feste Grenze zwischen ber Weise ber willfürlichen Beberrichung bes Leibes die in Bewegungen, und berjenigen die in hem= mung von Bewegungen, in der Unterlaffung des Gingrei=

fens in den äußeren Vorgang besteht; jedes bestimmt abgemessene Thun sett sich ja aus Bewegung und hemmung Berade weil ich für Erreichung meiner Zwecke zusammen. barauf angewiesen bin, die zum Theil immer schon in le= bendiger Wirksamkeit befindlichen Rrafte der Natur gu benügen, und fie nur beherriche, weil ich fie berechne, handle ich ebenso durch bewußte und gewollte Unterlassung. wie durch Bewegung. Der Maschinift, der den Dampf in die Locomotive eingelassen hat, erreicht seinen Aweck der Fortbewegung, indem er, felbst unthätig, die Maschine arbeiten läßt; durch dieses Verhalten bemirkt er, daß ber Rug Meile um Meile gurucklegt; wurde er am Biel mit Bewußtsein unterlassen, die Maschine zum Stehen zu bringen, so ware Niemand im Zweifel darüber, daß er die Weiterbewegung gewollt und verursacht hat. Wer in fein Rimmer tritt, in dem die Gasflamme angezündet ift, erreicht seinen Zweck Licht zu haben, indem er fich hütet den hab= nen zu berühren; der Jäger, der auf den Anftand geht, bütet sich ein Geräusch zu machen, um das Wild nicht von ber gewohnten Bahn zu verscheuchen. Wir pflegen über= haupt zu der Gesammtursache, von der irgend ein Ge= schehen abhängig ist, alles das zu rechnen, von deffen wech= felndem Berhalten es abhängt, ob das Ereigniß stattfindet ober nicht stattfindet, fo ober anders stattfindet. Der Stand bes Thermometers ist von der umgebenden Luft abhängig; bleibt ihre Temperatur gleich, findet also feine Beränderung statt, so bleibt der Thermometerstand gleich; ändert sich die Lufttemperatur, so ändert sich der Thermometerstand.

Verlauf eines Brandes hängt davon ab, ob die Luft ruhig oder vom Winde bewegt ift; die Windstille rechnen wir ohne Weiteres unter die Factoren, von denen die Ausdehnung bes Brandes, die Möglichkeit ihn zu löschen bedingt ift. In demfelben Sinne bildet der Mensch überall ba, wo er Macht hat einzugreifen, und wo je nach seinem Verhalten ber Erfolg so ober anders wird, einen Theil der Gesammt= ursache des Erfolgs, und wir baben das Recht zu sagen, daß sein durch sein Wollen bestimmtes Verhalten causal nach außen sei, ob er nun direct eingreift, oder durch seine Rube den Gesammtcomplex der Factoren, von denen das Geschehen abhängt, so berftellt, daß die übrigen Agentien ungestört wirken. Es ist also buchstäblich mahr, daß burch bloßes gewolltes Unterlassen der Mensch Ursache der weit= areifendsten Folgen sein kann, und zwar die Ursache, die wir mit Recht als die principale und Hauptursache betrachten, weil in seinem Bewußtsein alle Kactoren ideell zusam= menwirkend eine Ginheit bilden, der fein Wille die Richtung anweist, in der sie wirken werden; seinem berechnenden Denken gegenüber sind sie unselbstständige Mittel. Der Steuer= mann eines Dampfers, dem ein Segelschiff in den Weg kommt, und der mit Bewußtsein unterläßt auszuweichen, wird mit Recht als berjenige bezeichnet, ber ben Rusammen= stoß und seine Kolgen verschuldet hat, obgleich für die me= chanische Betrachtung er nichts gethan hat, und die Gewalt des Zusammenstoßes Folge der Dampfkraft ist, die Be= gegnung der Schiffe überhaupt aber zufällig, der Lauf eines jeden durch weit auseinanderliegende Ursachen bestimmt war; aber in dem Kopfe des Steuermanns wirken die Ursfachen zum vorausgesehenen Erfolge zusammen, und er weiß daß sein Berhalten entscheidet, ob die mechanischen Bewegungskräfte zur Zerstörung führen werden oder nicht; darum urtheilen wir ganz richtig, daß seine Unterlassung die Katastrophe herbeiführt; ebenso wie wir in einem andern Falle urtheilen, daß die Beibehaltung des Curses das Schiff gerettet hat.

Bo dagegen das fünftig Eintretende nur als mögliche, vielleicht unwahrscheinliche Folge angesehen wird, findet wiederum das rein negative Wollen ftatt, beffen hinter= grund die Hoffnung des Nichteintretens bilbet. Wer bei einem Gewitter seine Fenfter nicht verwahrt, weil er benkt es schade nichts, der will nicht, weil er keinen genügenden Grund findet etwas zu thun; wer an die Gefahr gar nicht benkt, bei bem kommt es nicht einmal jum Nichtwollen, fo wenig als bei bem, ber verfäumt mir ein Buch zu schicken, weil er vergessen hat, daß er es versprochen hatte. Kahrläskigkeit, die aus Unaufmerksamkeit oder Bergeflichfeit hervorgeht, strafbar ist, so kann ber Mensch nicht ba= für verantwortlich gemacht werden, daß er etwas gewollt. sondern nur dafür, daß er seine Macht über sich selbst und feinen Berftand nicht gebraucht hat, die er hatte brauchen follen.

e. Neue Fragen erheben sich, wo ein Zweck mit Beswußtsein in unbestimmter Allgemeinheit gedacht wird, so daß er sich durch eine Mannigfaltigkeit verschies dener Erfolge und nur dadurch realisieren kann, daß eine

concrete Bestimmtbeit dieses Allgemeinen eintritt. In die fem Kalle wird bas Gewollte nur nach seinen generischen, nicht nach seinen individuellen Merkmalen vorgestellt, birect auch nur nach feinen generischen Merkmalen gewollt; aber fofern biefe generischen Merkmale bie Mannigfaltigkeit der individuellen einschließen, werden diese jum Boraus, innerhalb ber Grengen bes allgemeinen Begriffs, mit bejaht, obgleich erft die Rufunft lehren fann, worin fie bestehen. Bollständig entwickelt murbe die Ueberlegung fagen: Du willst einen Zweck A; aber diefes A läßt sich nur entweber als a oder \beta oder \gamma verwirklichen; ob aus beiner Handlung a ober & ober y je nach den Umständen bervor= geben wird, weißt du nicht, aber durch jedes derfelben wird ber Aweck realisiert; wodurch sie sich unterscheiden, ist dir gleichgültig, aber da A sich nur als a oder B oder y realisieren fann, mußt du irgendwelche diefer Bestimmungen mit realisieren, du enthältst dich aber, dein Wollen auf die eine im Unterschied von der andern zu richten. Der Zweck fest sich also aus dem gewollten Allgemeinen und dem Inbividuellen zusammen; dieses ift mit gewollt, sofern das Allgemeine nur als Individuelles existieren kann, aber nicht in seiner individuellen Bestimmtheit. Auch wenn die Dis= junction nicht vollständig entwidelt ift, gilt daffelbe, sofern nur bas Bewußtsein ber allgemeinen Natur bes 3weds ba ift, und sofern das Individuelle die durch den allgemeinen Begriff gesteckten Grenzen nicht überschreitet. um eine Cigarre zu rauchen, in mein Ristchen greife und eine beliebige herausnehme, so wollte ich nicht diese be=

stimmte baben, sondern irgend eine dieser Art; mein Zwed bestimmt sein Object nur generisch, nicht individuell; ich überlaffe es in diesem Fall bem blinden, zufälligen Griff. meiner hand, welche fie ergreift, ich konnte aber nur eine einzige wollen; ich überlaffe es in andern Källen ebenfo bem Rufall was er bringt, und habe dieses gewollt sobald und soweit es sich unter ben 3med subsumiert. Insofern kann man fagen, daß mein Wollen weiter reiche als mein Borftellen, aber boch nur auf Grund bavon, daß ich weiß, daß mein Zweck seinem Begriff nach speciellere Bestim= mungen einschließt. Wer mit unbekannten chemischen Stoffen operiert, will missen, wie sie sich verhalten; er sieht den bestimmten Erfolg, den er berbeiführt, nicht voraus, es ift ihm aber auch gar nicht um einen bestimmten Erfolg zu thun; eben weil fein 3med nur die Erkenntnig beffen ift, was geschehen wird, und dieser Zweck in jedem Kalle erfüllt wird, will er den unhekannten wirklich eintretenden Erfolg berbeiführen, aber nicht als diefen bestimmten, fonbern als Mittel zu seinem Zwed; als foldes aber mar er vorgestellt. Andere Folgen aber, die sein Thun haben fann, g. B. ber Schaben, ben eine Explosion anstiftet, waren nicht gewollt, da sie außerhalb des Zweckes liegen; waren sie als möglich vorgestellt, so ist höchstens das negative Wollen da, durch die Gefahr sich nicht von der Be= friedigung des Wiffenstriebs abhalten zu laffen.

Gibt es also allerdings ein Wollen von Nichtvorge= stelltem, aber nur soweit dieses logisch in der Allgemein= heit des Zweckbegriffs enthalten, und insofern doch theil= weise vorgestellt ist, so trifft dieß insbesondere auch da zu, wo ein allgemein gedachter Zweck nicht in einem einzelnen Falle, sondern in einer Reihe von Fällen, die unter ihn subsumiert werden müssen, realisiert werden soll, also überall da, wo der Inhalt des Wollens eine Regel ist.

Wer sich in ein Dienstverhältniß begibt, will ausführen, was ihm aufgetragen wird; er kann nicht zum Boraus alle die einzelnen Aufträge fennen, und fie in ihrer Bestimmtheit wollen; aber er will ihre Ausführung, sofern sie unter ben Begriff bes Dienstgehorsams fällt, er nimmt fich, indem er fich ben allgemeinen 3wed fest, vor, in jedem einzelnen Falle das Aufgetragene zu thun, nicht weil es diefes und jenes, sondern weil es ihm aufgetragen Wer verspricht, den Staatsgeseken zu gehorchen, er= flart seinen Willen in Betreff von Gesetzen, die vielleicht noch gar nicht existieren, geschweige ihm bekannt sind; nur der allgemeine Begriff des Gesetes ist es, der sein Wollen bestimmt, aus dem mit logischer Consequenz die einzelnen Anwendungen hervorgeben. In solchen Fällen bat fein ursprüngliches Wollen eigentlich das fünftige Wollen der Bwecke zum Inhalt, die in dem allgemeinen Zwecke ent= halten sind; und man kann ebensogut sagen, er wolle seine Confequenz, seine Treue, indem man das formelle Berbalt= niß der Subordination der Einzelzwecke unter den allge= gemeinen Zwed betout; und biefes Berhaltniß ift wiederum vorgestellt.

C. Gin ähnliches Berhältniß tritt baburch ein, daß bie einzelnen Dinge und Borgange, durch die ich meine

Amede verwirkliche, außer ben burch ben Amed bestimmten Gigenschaften und Folgen noch eine Menge anderer baben. bie burch den 3wed nicht bestimmt, auch nicht Specialisierungen beffelben, aber mit den zwedmäßigen Eigenschaften und Kolgen untrennbar verknüpft find, als conditio sine qua non der Erreichung des 3meds von der Natur ge= Ich fann nicht von einem Orte gum andern aeben find. geben ohne die Luft in Bewegung zu feten, Fußtapfen auf den Boden ju machen u. f. w. Soweit ich diese Reben= erfolge überhaupt vorstelle, bringe ich fie mit Bewußtsein burch mein Sandeln bervor; aber wo fie schlechterdings gleichgültig find, kann nicht beshalb gesagt werben, bag ich fie wolle, weil ich fie vorausgesehen habe und thatfächlich hervorbringe; sondern nur als ein Accidens meines Zwedes werben fie mit bejaht.

In nähere Beziehung zu meinem Wollen treten sie erst, wenn sie nach anderer Richtung eine practische Besteutung haben, insbesondere dann, wenn sie gegen andere Zwecke streiten, unangenehm, nachtheilig sind, und also im Gebiete des Begehrens einen Widerstand hervorrusen. Dieser muß durch mein Wollen gebrochen werden, nun werden sie ausdrücklich mit gewollt in dem Sinne, daß sie bejaht werden, obgleich Grund zu einer Berneinung da wäre. Dieß gilt vor allem von der Unlust der Arbeit, der Ersmüdung u. s. w., sie wird nicht um ihrer selbst willen gewollt, aber sie wird gewollt als integrierender Bestandtheil des Zwecks, die Bequemlichkeit, die von ihr abhält, kann nur durch Wollen überwunden werden.

Daffelbe ist überall der Fall, wo ich unter dem Einsstuß eines Zwanges handle, der mir um eines Zwecks willen, auf den ich nicht verzichten will, ein Opfer auferslegt, mir nur die Wahl zwischen zwei Uebeln läßt. Daß hier das vollkommen Unerwünschte doch im vollen Sinne gewollt werde, kann gar nicht bezweiselt werden, sonst würde schließlich jeder Preis, den ich für eine Waare zahle, kein Gegenstand meines Wollens sein, wenn es mir erwünschter wäre sie geschenkt zu bekommen. Hier kann in entgegengesetzer Richtung derjenige, der unter dem Einsluß von Bedrohung eine rechtswidrige Handlung begangen hat, nicht darum entschuldigt werden, weil er nicht gewollt habe.

## 2. b. Die Ansführung der beschlossenen handlung.

Ift der beabsichtigte Zweck auch durch die einfachste Handlung zu erreichen, so vollzieht sich diese in der Zeit und ist also an sich in Theile zerlegbar; weitaus in den meisten Fällen aber erfordert die Ausführung eine Reihe auseinandersolgender willkürlicher Bewegungen, deren jede durch einen besonderen Willensimpuls hervorgebracht wird. Um durch ein Glas Wasser meinen Durst zu löschen, muß ich meinen Arm ausstrecken, meine Hand öffnen um das Glas zu sassen, meine Finger beugen und gegen das Glas drücken um es zu halten, es dann zum Munde führen, es neigen und Saug- und Schlingbewegungen machen; jedes dieser Stadien ist eine besondere Bewegung oder vielmehr Bewegungsgruppe. Ihre Reihenfolge geht ideell durch logische Consequenz aus dem Zweck den Durst zu löschen

hervor; aber die logische Consequenz hat nicht die Macht sie zu realisieren; gienge aus dem Wollen des Zwecks nicht die Erzeugung der Bewegungsimpulse hervor und folgten die Glieder nicht diesem Impulse, so wäre die correcteste Berechnung des Mittels vergeblich.

Was also für die Verwirklichung eines Awecks verlangt wird, ift, daß das rein innere Wollen des Zwecks caufal sei für hervorbringung der ihm untergeordneten Bewegungsimpulse - eine rein psphologische Causali=. tät — und diese causal für die Bervorbringung der Be= wegungen - bie pfpchophpfische Caufalität. fagt die lettere den Dienft, wie bei Lahmung, Erschöpfung. Ungeschicklichkeit, so kommt die gewollte Bewegung nicht ober anders zu Stande als sie gewollt mar; versagt die erstere den Dienst, so bleibt es beim blogen Borsat obne Ausführung, oder bei einem Anlauf, der auf halbem Begefteben bleibt, bei bloßen Vorbereitungshandlungen u. f. w. Die Art nun, wie das Wollen des Awecks die willfürliche handlung in ihren einzelnen Stadien hervorbringt, ift nicht bie, daß ein Gefet beftunde, nach welchem nothwendig und' ausnahmstos dem Beschluß auch die ganze Reihe der Gin= zelimpulse folgen mußte; es gibt fein Geset der Tragbeit auf pfpchischem Gebiete, nach welchem der Stoß, durch ben das wollende Subject sich die Richtung auf ein Ziel gibt, nun eine Bewegung erzeugte, die von felbst mit gleicher Tebendiger Rraft fortbauerte; vielmehr werden die aufein= anderfolgenden Sandlungen durch fortgesettes Wollen realisiert, und es bedarf der unausgesetten Spannung der

Willensenergie, um burch eine Zeitstrecke hindurch den Zweck festzuhalten und die ihm untergeordneten Willensimpulse hervorzubringen. Wenn wir das Wollen als Selbstbestimmung bezeichnen, so verstehen wir eben das darunter, daß der auf den Zweck gerichtete Beschluß nun eine Reihe anderer Thätigkeiten bestimmt; aber nicht mit mechanischer Sicherheit, sondern nur durch stetiges Wollen gelingt es den Zweck zum beherrschenden Princip der einzelnen Handlungen zu machen, die ihn realisieren. Wenn ich mir vorznehme, meine Bibliothek anders aufzustellen, so gelange ich nur dazu, indem mein Wollen des Zwecks jede einzelne Bewegung leitet, durch die ich ein Buch um das andere ergreise und an den bestimmten Plat stelle.

Das formale Berhalten, das darin liegt, nennen wir Confequena - die Confequena des Wollens im Unterichied von ber logischen Confequenz bes Dentens. nabere Art und Beise, in ber sich die Consequenz verwirklicht, ift burch die psychologischen Bedingungen bestimmt, unter welchen fich unfer Wollen vollzieht. Es liegt nicht in der Macht eines Befcluffes, bas gefammte großentheils mit ibm nicht zusammenbangende Spiel unserer pspchischen Rrafte zu sistieren, die ganze Triebkraft unserer Seele in bie eine vorbestimmte Bahn zu leiten, wie der Maschinift einer Fabrik den Dampf überall abstellt um ihn nur in eine Maschine einströmen ju laffen; vielmehr gebt bas ganze Getriebe ber psychischen Thätigkeiten ununterbrochen fort: unsere Sinne sind ber Wahrnehmung offen, die uns alle möglichen Bilber zuführt, und bald bier balb bort

unsere Aufmerksamkeit reizt; unsere Einbildungsfraft ift geschäftig an das Wahrgenommene alle möglichen Associa= tionen anzureihen, die ihrerseits mannigfaltige Gefühle und unwillfürlich eintretende Begehrungen zu erregen geeignet find: diese enthalten wiederum Antriebe jum Sandeln, und ftreben mit Umgehung des bewußten Wollens ihr Riel ju erreichen; die Ausführung des Sandelns felbst führt Befühle berbei, die ihre Reactionen außern, Müdigkeit, Abspannung, aus der der Wunsch nach Ruhe und Erholung fic entwickelt. Diesem Beer unwillfürlicher Functionen gegenüber, die uns nach den verschiedensten Richtungen ziehen und brängen, ift das Berhalten, das allein confequentes Wollen möglich macht, die Selbstbeberrschang. Sie äußert fich negativ als hemmung aller burch ben Amed nicht gebotenen Thätigkeiten, und ift bedingt durch fortgesette Aufmerksamkeit auf das, mas in uns selbst vorgeht; im Gebiete des Borftellens wehrt fie der Berftreut= beit, bei der die zufällig eintretenden Borftellungen bie Aufmerksamkeit auf sich ziehen und von dem 3mede ablenken, und wird als Sammlung bezeichnet; auf dem practischen Gebiete wehrt fie allen Reizen zum Sandeln, bie aus unwillfürlich eintretenden Gefühlszuständen und Begehrungen hervorgeben würden, und unterdrückt alle die momentanen Impulse, die vom Zwede abdrängen. Posi= tiv äußert fie fich als Anspannung, Anspannung ber Aufmerksamkeit auf die äußeren Umstände, unter benen gehandelt wird, und bes Denkens, das fie verwerthen, und die davon brobenden Gefahren vermeiden muß, gegen-

über der Unachtsamkeit und Gedankenlofigkeit; als Anspannung der physischen Rraft gegenüber dem Rubebedürfniß, als Anftrengung; bem. Unerwarteten gegenüber als Be= fonnenheit und Geiftesgegenwart. Ueberfeben wir die Menge ber pspchischen Functionen, die während der einfachsten auch nur eine Viertelstunde bauernden Sandlung eintreten und von bem wollenden Menschen beachtet, und theils gehemmt - theils auf ben Amed gerichtet werben muffen, so bekommen wir einen Begriff von bem Herrschaftsgebiet des auf einen Amed gerichteten Wollens und ben Formen, in benen fich seine regierende Gewalt bewegt. Es scheint eine einfache Aufgabe, in einer Stadt in ein eine Biertelstunde weit ent= ferntes haus zu geben; aber wie viel wir dabei doch thun im Gebiete ber Selbstregierung, erkennen wir, wenn wir ein lebhaftes Rind beobachten, das benfelben Beschluß auszuführen unternimmt; an jedem Object, das seine Reugierde reizt, bleibt es fteben, verfehlt aus Unachtsamkeit ben Weg, vergißt wohl, weil ihm gerade ein anderes Ziel durch den Ropf schießt, überhaupt, wohin es geben wollte, kann ber Versuchung mit einem Kameraden in seinen Garten zu gehen nicht wiberstehen, stolpert aus Unachtsamkeit über einen im Wege liegenden Stein, und hat schließlich, wenn ihm sein Biel wieder eingefallen und es dort angelangt ist, vielleicht vergessen, mas es dort bestellen wollte; und auch dem Erwachsenen begegnet es ja zuweilen, daß er "in Gedanken", d. h. ohne Reflexion Impulsen, die der unwillfürliche Ge= bankenlauf herbeiführt, nachgebend einen andern Weg als ben zum Biele führenden einschlägt.

Run bildet sich allerdings für die meisten der unter= geordneten Einzelthätigkeiten burch fortgesette Uebung und Gewöhnung ein psychologisch-physiologischer Mechanismus aus, ber bem bewußten Wollen erspart jeden einzelnen Act, jede Bewegung der Hand und des Fußes zu beauf= sichtigen, vielmehr erlaubt ganze Gruppen von Bewegungen so zu sagen durch ein Commando auszulösen, und zu ver= trauen, daß die festgegründeten Affociationen von Borftellungen und Bewegungsimpulsen ohne besonderes Wollen fich einstellen. Wer sich entschlossen hat seinen Namen zu unterschreiben, braucht fich nicht jeden Buchstaben deffelben und jeden Rug der Feber zu vergegenwärtigen wie bas Rind, das erft schreiben lernt. Zwischen bem Lautbilde des gehörten, bem Gesichtsbilbe bes geschriebenen Ramens und ben Impulsen, die nöthig sind, es aufs Bapier zu bringen, besteht eine so feste Affociation, daß wir unser Wollen nur auf das Ganze richten, und dem psychologischen Mechanis= mus überlaffen die einzelnen Theile herbeizuführen; wer eine Seite vorlesen will, verläßt sich ebenso auf die festen Busammenhänge zwischen den Gefichtsbildern ber Schrift, den Lautbildern der Wörter und den Impulsen, die seine Sprachwerkzeuge in Bewegung sepen; wer einen gewohnten Weg geht, für den find ebenso die Gesichtsbilder der Begenstände mit den Schritten, die er ju machen bat, affociiert, und er bedarf feiner Befinnung, ob er bier rechts, bort links geben soll; ber Gedanke bes Riels hat, wenn s feine besonderen Sindernisse eintreten, die Macht, die ganze Reibe der nöthigen Bewegungen zum Ablauf zu bringen;

baß wir Hindernissen ausweichen, geschieht ebenso "mecha= nisch", wie daß wir ein Bein vor das andere segen, ohne uns besonderen Wollens bewußt zu sein.

Gerade daß solche Mechanismen auch auf psychischem Gebiete sich bilden, daß die oberste Behörde nicht alles Detail anzuordnen hat, macht einerseits die Selbstbeberr= schung zu einer lösbaren Aufgabe, indem die Macht ber Gewohnheit, mit der ein Glied der Kette das andere ber= vorruft, die Stärke der momentanen und zufälligen Impulse bricht, andrerseits birgt es auch die Gefahr in sich, daß der Mechanismus selbstständig wird, der Controle des Wollens fich entzieht, und etwas nicht Gewolltes zu Tage fördert. Wer einen Brief mit dem Namen des Abressaten, statt mit seinem eigenen unterschreibt, folgt darin nur der Gewohnheit, die ihm vorschwebenden Wörter zu Papier zu bringen; er hat sich den Affociationen überlassen, die Bas er geschrieben, ift diesmal irre gegangen find. burch eine willfürliche Bewegung entstanden\_ - in dem Sinne, in bem jebe burch Borftellungen und nicht durch bloß organischen Reflex hervorgebrachte Bewegung willfür= lich ift - aber es ift nicht gewollt, vielmehr ein Zeichen, daß unser Wollen nicht energisch genug war den Mechanis= mus zu beaufsichtigen und zu corrigieren.

Die Thatsache, daß die Ausführung des gewollten Zwecks nur durch die Selbstbeherrschung möglich ist, vermöge welcher der auf den Zweck gerichtete Wille als immer gegenwärtige Macht eine Reihe von Functionen bestimmt, hat noch die weitere Consequenz, daß wir uns ersparen

tonnen, in den Beidluß der Ausführung jedes Kleinfte De= tail deffen, mas wir thun wollen, aufzunehmen, uns ben ganzen Verlauf der handlung so vorzubilden, wie wir uns etwa eine zu haltende Rede vorher Wort für Wort ein= pragen, um nichts zu fprechen, mas wir nicht vorher überlegt haben. Selten geben wir uns diese Mube, und meift ift es überhaupt nicht möglich, ben gangen Berlauf fo ins Detail in unfer Brogramm aufzunehmen, weil er von unberechenbaren Sactoren abbangig ift; wir muffen uns auf unsere Besonnenheit verlassen. Wenn ich beschloffen habe einen Gegenstand, der in einem Schaufenster mit beigebef= tetem Breife ausgestellt ift, ju taufen, bietet bie Ausfüh= rung dieses Beschlusses wenig Spielraum; aber boch über: laffe ich es ohne weitere Ueberlegung dem Augenblick, ob ich mit bem rechten ober linken Jug zuerst in ben Laden trete, in diesen oder jeuen Worten dem Berkaufer mein Begehren eröffne, in dieser ober jener Geldsorte, die ich bei mir trage, bezahle; ber Ginfall des Augenblicks liefert mir das concrete Detail, und die Denkthätigkeiten, die es erzeugen und controlieren, verlaufen so leicht und rasch, bag wir uns ihrer nicht besonders bewußt werden; aber nichtsbestoweniger findet ein Kortwirken des Wollens ftatt. bas diese einzelnen Acte regulieren muß, wenn sie nicht rein mechanisch ablaufen wie das Lefen und Schreiben. Bei complicierteren Sandlungen findet bieses fortwährende Ausgestalten des in seinen Grundzügen entworfenen Planes in weit umfaffenderem Mage ftatt. Gerade barum aber verrath sich die Individualität des Handelnden in diesen

Kleinen Zügen, denen wir keine besondere Aufmerksamkeit schenken und die wir nicht zum Voraus berechnen, weil sie dem Zwecke gegenüber gleichgültig sind.

Diefes Berhältniß, baß ein allgemeiner Zwed gefett, die Art der Ausführung deffelben aber theils dem ein= geübten Mechanismus, theils späteren Entscheidungen überlaffen wird, beberricht nun weitaus den größten Theil un= feres Sandelns. Die Zwede bes vernünftigen Menichen find größtentheils allgemeiner Natur; fie besteben in Regeln, die fagen, daß wenn bestimmte Källe eintreten, fo und so gehandelt werden soll; und indem er diese Zwecke in langen Reiben von einzelnen concreten Källen verwirklicht, bilbet fich ein habitus des Wollens aus, ber die Unterordnung des einzelnen Wollens unter jene festen Zwecke zur Gewohnheit werden läft. Die Befolgung sittlicher Grundfage und rechtlicher Gefete geschieht größtentheils in diefer Form; die Brämiffen zu wollen ift uns zur Gewohn= heit geworden, und wo sich die Subsumtion des einzelnen Falles durch leichte Bewegung des Denkens vollzieht, da fommt uns das Wollen der allgemeinen Zwecke, weil es die stehende Voraussetzung bildet, im einzelnen Falle gar nicht ausbrudlich zum Bewußtsein. Niemand halt fich all= gemeine Rechtsregeln vor, wenn er seine Reche bezahlt. ober allgemeine Anftandsregeln, wenn er vor einem Begegnenden den Sut abnimmt; und doch ift sein Sandeln die Folge eines Wollens dieser allgemeinen Regeln. Diefer Hinficht, aber nur in diefer, hat man das Recht, von einem unbewußten, d. h. genauer von einem un=

bewußt gewordenen Wollen zu reden; das Wollen der allgemeinen Zwede ist so in die Einheit unseres Wesens aufgenommen, daß es als bleibende Gesinnung die Form des Triebs angenommen hat, und durch das Medium des Gefühls, welches eine der Gesinnung entsprechende oder widersprechende Aufforderung weckt, das Handeln im einzelnen Falle leitet. Aber diese Sicherheit ist selbst erst Resultat des Wollens, und darf und muß also, auf dieses zurückgeführt werden; und sobald die Subsumtion des einzelnen Falles unter die allgemeine Regel sich nicht ohne Hindernis vollzieht, wie in den sogenannten Collisions fällen, treten sofort auch die allgemeinen Regeln wieder ausdrücklich ins Bewußtsein, und bilden die Prämissen der Ueberlegung, die den Collisionsfall zu entscheiden strebt.

## Anmerkungen.

- 1) Zitelmann, Irrthum und Rechtsgeschäft (S. 36 verglichen mit S. 129 Note), bessen eingehenden, sorgfältigen und methodischen Analhsen ber hier in Betracht kommenden psychologischen Thatsachen ich im Wesentlichen zustimmen kann, obgleich ich in der Terminologie abweiche. Nur gegen den Sat S. 72, daß der Wille (b. h. der Bewegungsimpuls) gedacht werden müsse als an sich außer jeder Berbindung mit der Borstellung stehend, habe ich Bedenken, die im Folgenden näher ausgeführt sind.
- 2) Gegen diese Unterscheidung hat Laas in einem scharssining analhsierenden und reichhaltigen Artikel "Die Causalität des Ich" (Vierteljahrsschrift für wissenschaftliche Philosophie, IV. Jahrgang Sest 1. 2. 3)
  auf S. 329 Einwendungen erhoben, die ich nicht für berechtigt halten
  kann. Er geht von dem Gegensaß zwischen Thun und Leiden, Freiheit und Abhängigkeit des Ich aus, und bestimmt den Ursprung des
  Gegensaßes zwischen Thun und Leiden ganz richtig dahin, daß "Leiben" ursprünglich Beränderungen bezeichne, die der Mensch wider
  Willen an sich und in sich erfährt, zumal solche, die unangenehm und
  schmerzlich sind; diesenigen Beränderungen aber Thaten genannt werben, die von seinem Wünschen und Wollen abhängig waren; und daß
  für die Thaten zunächst keine weiteren Ursachen gesucht wurden, weil
  ber Mensch seine- eigene That aus seinem Wollen völlig verständlich sand.

Leiden, fährt Laas fort, sei immer unfrei, nur Thätigkeiten seien frei. "Die Anwendung des Freiheitsprädicats auf Grund eigener innerer Ersahrungen ist eine verschiedene, je nach dem Standpunkt, den wir uns gegenüber einnehmen; sie ist vor allem eine grundverschiedene, je nachdem wir nur auf den vorliegenden Zeitpunkt achten oder weitere Rücksichten nehmen. Das Ich sühlt sich in jedem Momente bei dem, was in ihm und mit seinem Leibe geschieht, insoweit frei, als es fühlt und glaubt, mit seinem Wollen den betreffenden Borgang causiert zu haben und so weit und so lange eigener Beisall ihn begleitet." "Nebrigens," fährt die Note sort, "ist es dafür gleichgültig, ob die Handlung mit oder ohne Reslezion geschieht. Simultan fühlt sich das Ich ebenso frei, wenn es, wie der Hund, nach dem vorgehaltenen Bissen sofort begehrlich schnappt, wie, wenn es erst nach Ueberlegung sich entscheit." Hier kann ich den Zweisel nicht unter-

bruden, ob eine Sandlung, bie ohne Reflegion geschieht, bei ber bas Bewußtsein fich nur auf ben gegenwärtigen Beitpuntt bezieht, uberhaupt mit bem Bewußtsein ber Freiheit verfnupft fein tonne, und nicht vielmehr bloß mit Bewuftsein und etwa noch mit einem Gefühl ber Luft geschebe. Daß ich amischen freien Thatigkeiten und nicht freien in mir felbst unterscheibe, ift boch nur möglich, wenn ich nicht nur auf den vorliegenden Beitpuntt achte, fondern bas Bewußtsein meiner felbst als einheitlichen Subjects habe, aus bem eine Debr= heit von Thatigkeiten in ber Butunft hervorgeben tann, ober in ber Bergangenheit hervorgeben fonnte, und mir bewußt bin, burch mein Bollen eine biefer möglichen Thatigkeiten verwirklicht zu haben : das Bewußtsein der Freiheit sett nothwendig voraus, daß ich mich über ben einzelnen Moment erhebe, nicht in ihm aufgehe, daß durch einen ausbrücklichen Act erft für eine als möglich vorgeftellte Thatigfeit entschieden wird. Es ift babei mahr, daß nicht jedem besonnenen Entschlusse ein Rampf zwischen Reizen und Gegenreizen vorangegangen fein muß (Laas S. 330 Note); aber ein Entschluß ift boch nur bann ein besonnener, wenn er nicht blog ben augenblidlichen Drang und die daraus erwartete Luft ins Auge faßt, vielmehr weiter hinaus auf die übrigen Intereffen bes Subjects und die Folgen feines Thung achtet. Dafür, ob ein Thun als ein im ftrengen Sinne ge= wolltes angesehen werden tann, hat bas Dagwischentreten ber Reflegion nicht bloß secundare, sonbern fundamentale Bebeutung. Denn bie Einmanbe von Laas ruhen gulest auf feiner Definition von Bollen, bie er S. 44 gibt. Er nennt jeben eine willfürliche Bewegung hervorbringenden "Bunich" — ber Ausbrud ift nicht geschidt gewählt. ich murbe lieber fagen Streben - ein Wollen. Diese Definition scheint mir einerseits zu weit, ba zum Bollen ein Gelbstbewußtsein gehört, das fich der einzelnen Action gegenüberstellt, andrerseits zu eng, sofern Wollen und jelbst Absicht nur da sein soll, wo die That unmittelbar folgt. "That muß sein, wo wirklich Wille und Absicht zugestanden werben foll". Wie find bann die Acte gu nennen, in denen ich beschließe zu einer bestimmten künftigen Reit etwas zu thun?

Sobalb ich nun von dem Bewußtsein aus, einheitliches Subject aller meiner Thätigkeiten zu sein, und durch meine Willensentscheidung die einen zu verwirklichen, andere zu unterlassen, die Borgange in mir auffasse, dann scheint mir unansechtbar zu sein, daß ich die bloßen Begehrungen, das Gelüsten nach etwas, den Reiz, den ein Gegenstand des Genusses auf mich ausübt, in mir als etwas erlebe, was ohne

mein Zuthun ins Bewußtsein tritt, also von diesem Gesichtspunkt aus etwas Passives ist, wie es ja von jeher als πάθος, passio bezeichnet wurde; und daß, wo so entstandene Begehrungen ohne Beiteres Bewegungen erzeugen, wie ich es vom Thiere vorausses, ich diese nicht als eigentlich gewollte und damit auch nicht als freie bezeichnen darf; und daß dieser ganze Ablauf von diesem Standpunkte aus ein unwillkürlicher genannt werden muß, weil eben kein bewußtes Wollen dazwischen tritt.

Laas meint, es sei nicht einzusehen, wie ber burch hemmenbe Ueberlegung berbeigeführte zeitweilige Aufenthalt an fich fo fcmerwiegende Discrimina hervorbringen foll. Der Aufenthalt an fich thuts freilich nicht, sondern die Thatigfeit bes Subjects, die in der Ueberlegung und bem baraus hervorgehenden Bollen zu Tage tritt; bie Art, wie bas Thun bas einemal und bas anbremal aus bem Subject hervorgeht, ift eine wesentlich verschiedene. Dort, beim wiberftandslosen Befriedigen eines momentanen Begehrens, verhalt fich bas Subject nicht anders, als ber Stein Spinozas, bei bem bie folgende Bewegung aus der vorangehenden nach Naturgeseten folgt: es ift eine einfache Reihe aufeinanderfolgender Buftande; ber Stein, wenn er Bewußtsein hatte, murbe empfinden, daß er fich bewegt, das Thier empfindet ebenfo, daß es fich bewegt und Luft davon genießt. Laas fagt felbst gang treffend, ber Stein Spinogas murbe fich nicht frei fühlen, follte er auch Bewuftsein bavon und Freude an dem baben, mas mit ihm geschieht, wenn er nicht zugleich glaubte, daß er durch seinen Willen seine Bewegung causiert habe; und ebenso tann bas Thier, bas blindlings und ohne Reflexion feiner Begierbe folgt. nicht eines Wollens bewußt fein und fich nicht frei fühlen. Die gange Ausführung von Laas vertennt die specifische Natur bes Wollens im Unterschiede von dem widerftandelos in uns auffteigenden Begehren und Gelüften; vertennt, bag bas Bewußtfein, eine Bewegung caufiert zu haben, überhaupt nicht ohne Reflexion möglich ift.

- 3) v. Ihering, ber Zwed im Recht I, S. 5 ff. Ich bemerke ausbrudlich, baß ich mit bem Kern ber Gebanken, beren Formulie-rung allein mir unrichtig scheint, großentheils einverstanben bin.
- 4) Die umfaffenbe Erörterung Diefes Begriffs fiehe in meiner Logit, 2. Bb. §. 73. 95. 98.
  - 5) Binding, die Normen Bb. II. S. 104 ff. bef. S. 112.
  - 6) S. v. Ihering, bas Schuldmoment im romischen Brivatrecht.

## Die Unterschiede der Individualitäten.

Wer durch belebte Straffen manbert ober in bem Ge= wühl eines Volksfestes sich umbertreibt, der mag sich wohl wundern, wie unerschöpflich die Phantafie der Natur in Erfindung all der Kopfformen und Gesichtsbildungen ift, die ihm begegnen; und wer sich eine Reihe ihm bekannter Bersonen vergegenwärtigt, der hat Grund über den Umfang unseres Gedächtnisses und die Schärfe unserer Unterscheidungsgabe ju staunen, vermöge der wir fo viele Baria= tionen eines und beffelben Grundriffes festzuhalten vermögen, und in weitaus den meiften Fällen so sicher auf den erften Blick beurtheilen, ob ein Bekannter ober ein Unbekannter uns entgegentritt. Diese Fähigkeit ift um so ftaunens= werther, als wir in der Regel in großer Verlegenheit wären, genau anzugeben, worin sich eigentlich ber eine von bem andern unterscheibet, und bas, mas wir schlieflich an beschreibenden Merkmalen zusammenbrächten, daß der eine braun, der andere blond ift, der eine ein breites, der andere ein schmales Gesicht, ber eine eine bobe, ber andere eine niedere Stirn besitt, nur eine fehr unvollständige Schilderung enthielte, auch gesett, daß fie in allen Bunkten richtig

wäre; benn auch das begegnet uns, daß wir selbst in Beziehung auf dieses oder jenes einzelne Merkmal gar nicht sicher sind, und zum Beispiel in Berlegenheit kommen können, wenn wir die Farbe der Augen Solcher angeben sollen, mit denen wir täglich verkehren. Wir sind ja nicht gewöhnt, uns das Bild, das anschaulich vor uns steht, in ein solches Signalement aufzulösen; wir vertrauen der anschaulichen Erinnerung, welche treu genug das Gesammtbild bewahren wird, so sest, daß wir uns diese Mühe ersparen können; würde uns doch die Sprache selbst nur einen sehr ungenügenden Vorrath von Wörtern zur Versfügung stellen, nm die mannigsaltigen Formen des Sanzen und der einzelnen Theile kurz und treffend zu bezeichnen.

Etwas größer schon ist ihr Reichthum, wenn es gilt ben Eindruck, den eine Physiognomie uns macht, nach der Seite wiederzugeben, nach der sie der Ausdruck der inneren Eigenschaften, sei es dauernder Charakterzüge oder vorüberzgehender Stimmungen ist. Die Form als solche pstegt nur dem Maler und dem Bildhauer wichtig zu sein, wenn sie nicht durch besondere Schönheit reizt oder durch abschreckende Häßlichkeit unsern ästhetischen Sinn verletzt; bei der großen Menge der Menschen ist uns vorzugsweise wichtig, was über ihre innere Beschaffenheit, ihre Gemüthszart, ihren Charakter, ihre Intelligenz von den Gesichtszügen verrathen wird. Denn ihr inneres Leben ist es vorzugsweise, das auf uns wirkt, und von dem die Bedeutung abhängt, welche sie für uns haben; an dieses knüpft sich unsere Furcht und Hoffnung, unsere Theilnahme und unsere

Abneigung; barum suchen wir aus der äußeren Sulle ben inneren Gehalt zu beuten; für die leichten Bariationen bes Blids und ber Buge, welche Beiden für die feelischen Eigenschaften find, haben wir ein merkwürdig icharfes Auge: und nur darum, weil wir auch diese kleinen Züge aus- ' legen gelernt haben, machen uns die Verschiedenheiten, in welchen uns das menschliche Antlit entgegentritt, ben Gin= druck einer so unerschöpflichen Mannigfaltigkeit. Denn wir wissen, daß ihrer inneren Beschaffenheit, ihrer Gemuthsart und ihrem Charafter nach die Menschen untereinander noch viel unähnlicher sind, als in ihrer äußeren Bildung, daß in viel schärferen Gegensätzen ihr Empfinden, ihr Streben und Wollen fich bewegt; und fo arm die Sprache an Dit= teln ift, die Eigenthümlichkeiten der außeren Erscheinung ficher zu zeichnen, fo reich ift fie, wenn es gilt, die gabl= losen Unterschiede des geistigen Lebens nach allen seinen Seiten zu treffen.

Denn die Auffassung der inneren Eigenthümlichkeit der Menschen vollzieht sich ja nicht auf dem kurzen Wege un= mittelbarer Anschauung, die uns mit Einem Blide ein unserer finnlichen Erinnerung sich leicht einprägendes Bild gewinnen ließe; nur in einer Reihe von Handlungen und Ausdrucksweisen offenbart sich die innere Natur, und es gilt denkend und schließend diese Thätigkeiten auf einen bleibenden Grund zurückzuführen, den Wechsel des Gesichens als Ausstuß dauernder Eigenschaften zu deuten; was so erschlossen wird, können wir nur in Begriffen ausstrücken, die der sprachlichen Bezeichnung bedürsen. Alle

Runft der Menschenkenntniß beruht zulest darauf, aus den vereinzelten Beobachtungen den inneren Zusammenhang der Gedanken und Strebungen zu erkennen, das besondere Gessetz seitzustellen, nach welchem aus der inneren Ratur und äußeren Anregungen die bestimmten Lebensbewegungen hersvorgehen.

Nach dieser Methode bilden wir uns im gewöhnlichen Leben unsere Urtheile über die Persönlichkeiten, welche wir mehr oder weniger genau zu kennen glauben; meist so, daß wir nur aus bestimmter Beranlassung eine Seite bezeichnen, welche uns gerade die Handlungsweise eines Einzelnen offenbart, oder welche für das Berhältniß, in dem wir zu ihm stehen, besonders wichtig ist; seltener so, daß wir ausdrücklich darauf ausgehen, ein erschöpfendes Bild seiner Eigenthümlichkeit nach allen ihren Seiten uns zu entwerfen. Aber auch wo wir dieß nicht thun, bilden sich allmählich bei längerer Bekanntschaft umsassendere und vollständigere Auffassungen der Persönlichkeiten, mit denen wir verkehren, und die Urtheile, in welchen sie sich ausdrücken, psiegen je nach unserer eigenen Art milber oder schärfer gefaßt zu sein.

So entsteht uns mit wachsender Lebensersahrung eine Gallerie von Porträts unserer Zeitgenossen, und wir haben nur einen slüchtigen Ueberblick nöthig um zu erkennen, wie reich sie ist, und welche unabsehdare Mannigsaltigkeit der verschiedensten Charaktere sie enthält; die einen unter ihnen stehen scharf gezeichnet, bis ins kleinste Detail ausgeführt vor uns, andere nur skizziert, mit den hervorstechendsten Linien angedeutet; hier die Sonderlinge, die sich durch

ganz auffallende und ungewöhnliche Weisen ihres Empfinbens und Benehmens abheben, dort die andern, die durch allerhand Aehnlichkeiten mit einander verbunden eine gleichartigere Masse darstellen, aber doch keiner dem andern vollkommen gleich. Es liegt dabei in der Natur der Sache, daß die hervorstechendsten Züge in den weniger ausgeführten Bildern von der Art des äußeren Benehmens genommen sind, die uns am leichtesten entgegentritt; tieser in das Innere vermag nur längere und genauere Bevbachtung einzudringen.

Die bunte Reihe der Bilder, welche uns eigene Kenntniß liefert, wird weiterhin noch bereichert durch die historischen Persönlichkeiten, deren Charaktere uns der Geschichtschreiber schildert, durch die nicht minder lebendigen, faßlicheren und durchsichtigeren Gestalten der Dichtung.

Denn die Menschen, welche der Dichter schafft, pflegen den Vorzug zu haben, daß sie in sich übereinstimmend ansgelegt und so gezeichnet sind, daß wir aus wenigen herrschenden Motiven ihr Handeln und ihr Benehmen verstehen können; die wirklichen Menschen geben uns der Käthsel weit mehrere auf, und ihr oft wunderlich widersprechendes und unverständliches Gebahren läßt uns rathlos, wie wir uns in ihnen zurechtsinden sollen.

Mit dieser Kenntniß einer kleineren ober größeren An= zahl von Individualitäten pflegen sich gewöhnlich auch auf= merksame Beobachter und die Praktiker zu begnügen, welche ihre Kenntniß der Menschen verwerthen, um auf sie nach ihren Zwecken zu wirken; wenn auch einzelne überraschende Aehnlichkeiten oder schrosse Gegensätze bemerkt werden, so liegt doch keine dringende Beranlassung vor, die Menschen in bestimmte Classen einzutheilen; so wenig es uns einfällt, uns für ihre Gesichter eine Classification zu machen, da wir uns mit den zufällig sich aufdrängenden Gruppen bez gnügen, welche etwa Familienähnlichkeit oder nationaler Typus bestimmt, die meisten aber als einzelne Exemplare stehen lassen, welche wir in keine bestimmte Kategorie einzeihen, so wenig denken wir nothwendig daran, eine Classifizsication ihrer geistigen Physiognomien vorzunehmen.

Allein die wissenschaftliche Betrachtung wird doch den Bersuch machen wollen, durch Aufstellung allgemeiner Besgriffe eine Uebersicht zu gewinnen, und den unübersehbaren Reichthum von Besonderheiten in ein bestimmtes Fachwerk einzuordnen, nach welchem sie uns in wenige große Gruppen zerfallen.

Wenn wir nun aber nach der Anleitung, welche die Logik zu geben pflegt, uns an das Geschäft machen, um zu sehen, nach welchen Aehnlichkeiten wir die Einzelnen in Gruppen zusammenfassen, nach welchen Unterschieden wir sie in verschiedene Classen vertheilen sollen, so stehen wir vor einer völlig verwirrenden Menge möglicher Gesichtspunkte, auf welche wir eine solche Eintheilung gründen könnten, und es scheint ein noch viel schwierigeres Geschäft, die menschlichen Individualitäten zu classissieren, als die Pflanzen oder die Thiere in ein leidlich brauchbares System zu bringen.

Nicht als ob nicht von ben verschiedensten Bedürfniffen

aus, nach den vielseitigsten Gesichtspunkten die Einzelnen überall regelmäßig classisciert würden. Der Statistiker unterscheidet Kinder und Erwachsene, Ledige und Berheirathete, Evangelische und Katholische; er macht Rubriken für die einzelnen Berufsarten, er zählt hier die selbstständigen, dort die dienenden Individuen zusammen; dem Politiker zerfallen die erwachsenen Männer wenigstens in Conservative, Liberale, Radicale u. s. w.; der Eriminalist stellt die Unterscheidung zwischen bürgerlich Unbescholtenen und Bestraften, unter diesen zwischen den verschiedenen Uebertretern und Berbrechern auf; für den geselligen Berkehr unterscheiden wir zwischen Gebildeten und Ungebildeten, oder auch zwischen langweiligen und unterhaltenden Gesellschaftern; jede Prüfungscommission classisiciert nach der Taugslichkeit der Geprüften für irgend einen Beruf.

Jeder der Gesichtspunkte, die solchen Unterscheidungen zu Grunde liegen, ließe sich in einer stattlichen Reihe von Unterabtheilungen weiter durchführen; und mit allen Präzdicaten, die wir so ertheilen, tressen wir ohne Frage bestimmte Eigenschaften der Einzelnen, welche sie von einzander unterscheiden und zu der ganzen Eigenthümlichkeit eines Ieden mitgehören; denn was Ieder weiß und was er kann, was er treibt und arbeitet, welcher Consession und welcher Gesellschaftsclasse er angehört, davon hängt zu einem großen Theile seine Art und Weise zu sein und zu handeln, der ganze Typus seines geistigen Lebens ab; wir erwarten ohne Weiteres bei dem Bauern eine andere Art zu empfinden, andere Interessen, andere Ansichten,

andere Gewohnheiten bes Denkens zu finden, als bei bem Seemann ober dem Soldaten.

Allein bei allen diesen Gegensätzen werden wir boch ben Eindruck haben, als ob damit der Kern der Sache nicht erreicht sei, als ob diese Unterscheidungen nur die Oberfläche berühren, nicht das innere Wesen ber verschiebenen Individualitäten treffen. Sie fagen uns, mas größ= tentheils unter bem Einfluffe äußerer Berbaltniffe, die dem Besen bes Menschen gegenüber zufällig sind, unter dem Einfluß der Familie, in die er hereingeboren ift, des Bermögens, beffen Bortheile er genießt, ber gefellschaftlichen Berfaffung, die ihn schon bei der Geburt empfängt, unter bem Ginfluß ber häuslichen und öffentlichen Erziehung, unter bem Ginfluß der Lebensschicksale, über die er feine Macht hat, aus dem Menschen geworden ift: fie fagen uns nicht, was er an sich selbst ift, was die Grundlage war, die sich unter diesen Einstüssen so oder so entwickelt hat. Die Aufgabe scheint vielmehr zu sein, durch diese zu= fälligen Umstände hindurch die wesentliche Ratur des Menschen, die natürliche Constitution seines Geistes zu ergreifen. Eine vom allgemeinen psphologischen Standpunkt unternommene Classification fann ja nicht alle geschicht= lichen Besonderheiten berücksichtigen wollen, sondern fie muß Die Unterschiede auffuchen, die im Menschen felbst liegen, und von denen es abhängt, wie er die äußeren Einflüsse aufnimmt und gegen sie reagiert.

Wenn es nur eine leichtere Aufgabe wäre, das was der Mensch von Natur, und das was er vermöge seiner

Geschichte ift, ju sondern, wenn es nur wenigstens eine un= bestrittene Voraussezung wäre, daß es überhaupt natür= lice, angeborene, unverwüftlice, individuelle Bestimmtheiten bes Seelenlebens gibt! Allein gerade hier stoken wir auf eine psychologische Streitfrage von tiefgreifender Bebeutung. Die streng empiristische Schule leugnet, wie alle angeborenen Dispositionen überhaupt, so auch angeborene Unterschiebe, sofern sie nicht etwa in der angeborenen kör= perlichen Constitution gegründet find; der ganze Inhalt unseres inneren Lebens, die Richtung, die unsere Thatigkeiten nehmen, soll nur durch das bestimmt sein, was wir von außen in uns aufnehmen; jede Individualität sei bas Product der äußeren Umstände, der Umgebung, die der Seele Vorstellungen von bestimmter Beschaffenbeit in bestimmter Reihenfolge juführt, die dann sich brangend und ftoßend Gefühle und Begehrungen zwischen fich entwickeln. Durch Darreichung der richtigen Rost könnte man nach diefer Theorie aus jedem Menschen alles Beliebige machen;, er ware wie eine weiche Maffe, die je nach der Umgebung in diese oder jene Form gedrückt wird.

In Wirklichkeit ift solche Auffassung des menschlichen Lebens auf die Lehrbücher der Psychologie beschränkt gestlieben, welche mit mehr oder weniger Consequenz ein Schattenspiel von Vorstellungen an die Stelle des lebens digen Lebens und Strebens zu seten unternahmen. In der wirklichen Beurtheilung und Behandlung der Menschen hat Niemand an diese Theorie geglaubt; sondern hier ist die Ueberzeugung sessgegründet, daß die Einzelnen von Ges

burt an burch unaustilgbare Eigenthümlichkeiten geschieden seien, daß Jeder seine individuelle Natur mitbringe, deren Entwicklung allerdings durch die äußeren Einstüsse in diese oder jene Bahn geleitet, gefördert oder verkümmert werden könne, aber doch so, daß ein charakteristisches Gepräge bleibe. Wie je nach Pflege oder Vernachlässigung aus einem Samenkorn eine starke und kräftige, oder aber eine verkrüppelte Pflanze erwächst, aber niemals aus einer Sichel eine Buche, noch aus einer Dattel eine Tanne, so verhalte es sich mit den angebornen Anlagen der einzelnen Menschen.

Und es ist im Grunde eine sehr einfache Regel, nach welcher man im gewöhnlichen Leben zu unterscheiben pflegt, was auf Rechnung der Natur, und was auf Rechnung der äußeren Umftanbe, ber Erziehung, bes Standes ju ichreiben fei: basjenige, was unter gleichen außeren Ginfluffen gleich gerath, ift das Werk diefer; mas trop gleichen außeren Umständen verschieden bleibt, ift auf Rechnung ber Natur Rein Dorfschulmeister hat je baran gezweifelt, baß innerhalb seiner Schuljugend, die unter derselben Um= gebung, inmitten berfelben Beschäftigungen, unter benfelben Sitten und unter demfelben Unterrichte aufwächst, die Berschiedenheit der trägen und der lebhaften, der wißbegierigen und der stumpfen, der intelligenten und der dummen Rinber jedenfalls zum größten Theil auf natürlichen Anlagen beruhe; und daß andererseits die feinen Schülern gemein= same Summe von Kenntnissen und Fertigkeiten sein Werk sei.

Allein wenn wir auch die Richtigkeit dieser Auffaffung im Allgemeinen zugeben wollten, so würde sie nun doch im Einzelnen nur bann anwendbar fein, wenn wir die Ginfluffe, unter benen ber Gingelne gestanden ist, überseben und nach einer allgemeinen Regel bestimmen könnten, wie viel auf ihre Rechnung kommt; und wenn nicht die eigenthümliche Natur des geistigen Lebens überhaupt eine solche Trennung von Erworbenem und Angeborenem erschwerte. Denn es gebort ja ju den Grundgesegen geiftiger Entwicklung, daß urfprunglich vorhandene Rrafte verschwinden, wenn ihnen keine Belegenheit zur Bethätigung gegeben ift; daß andrerseits durch beharrliche Uebung einer auch nur im geringsten Ansate vorhandenen Fähigkeit diese selbst mächst, und daß später ben Eindruck einer ursprünglich vorhandenen bervorragenden Begabung machen kann, was nur Resultat sorgfältiger Pflege und Ausbildung ift. Das bekannte Wort, "das Genie ift ber Fleiß", enthält sicher eine Uebertreibung, aber eine Uebertreibung einer unzweifelhaften Wahrheit.

So kann nun zwar die allgemeine Ueberzeugung stehen bleiben, daß ursprüngliche Unterschiede vorhanden sind, und die Verschiedenheit der Persönlichkeiten, denen wir begegnen, zu einem wesentlichen Theile auf ihnen beruht; aber auf dem Wege der Beobachtung und Analyse der einzelnen Individualitäten diese Unterschiede zuerst im Einzelnen sestzustellen, um sie nachher zu einer vergleichenden Uebersicht zu bringen, ist eine Aufgabe, welche die Mittel unserer psychologischen Analyse übersteigt.

Und so bleibt nichts übrig, als von der Ueberzeugung aus, daß es überhaupt ursprüngliche und wesentliche Berschiedenheiten gibt, einen anderen Weg einzuschlagen, um

uns klar zu machen, worin sie bestehen können. Es sollen ia Verschiedenheiten sein, welche innerhalb einer gemeinsamen menschlichen Natur beraustreten; nur unter biefer Voraussetzung find fie uns überhaupt verftandlich: pon einer Richtung bes geistigen Lebens, von ber wir in uns selbst auch nicht eine Spur fänden, vermöchten wir uns keinen Begriff zu machen; und jeder Bersuch, ein Indivibuum zu verstehen, das mit einer uns vollkommen unbekannten Form geistiger Thatigkeit ausgestattet mare, bas einen sechsten Sinn hatte, ober beffen Gedanken nicht in einer zeitlichen Folge verliefen, wurde vollfommen vergeblich fein. Gine methodische Gintheilung kann nur von bem Allgemeinen felbst ausgeben, beffen verschiedene Modifica= tionen dargestellt werden sollen, von der gemeinsamen mensch= lichen Natur: in ihr muffen bie Merkmale aufgefunden werben, die noch unterschiedene und entgegengesette Beftimmungen zulaffen; dadurch gewinnen wir eine Entwicklung des allgemeinen Begriffs in die in ihm felbst ent= haltenen Besonderungen, und konnen nun erwarten, daß ben fo gefundenen Gliedern die wirklich beobachteten Differenzen entsprechen und die begriffliche Theilung an der Einzelbeobachtung sich bemähre.

Versuchen wir also zunächst ein allgemeines Schema bes geistigen Lebens nach seinen gemeinsamen Zügen zu entwerfen: so ist es uns vor allem gegeben nicht als etwas Ruhendes, das wir in einem bleibenden Bilbe festhalten könnten, sondern in ununterbrochener Bewegung als ein Verlauf mannigfaltiger Thätigkeiten und wechselnder Zu-

stände, die nach ben verschiedensten Richtungen zu bem. was außer uns ift, in Beziehung steben. Diese Lebens= äußerungen find in doppelter Beise gur Ginbeit gusammen= gehalten: von der einen Seite durch das alle umfaffende Selbstbewußtsein, vermöge beffen geber alle feine inneren Ereignisse, seine Borftellungen, seine Gefühle, seine Strebun= gen, so verschieden ihre Gegenstände sein mögen, als die seinigen weiß, auf sein eigenes 3ch als bas in allem Bechsel einheitlich beharrende Subject bezieht; von der anderen objectiven Seite durch den wenigstens in seinen hauptzügen erkennbaren gesehmäßigen Zusammenhang, vermöge beffen fie nicht in isolierten Reihen verlaufen, sondern in mannigfaltigfter Abhängigkeit von einander fteben — einer Abhängigkeit, die im Einzelnen zu erkennen eben die Saupt= aufgabe ber wiffenschaftlichen Afpchologie ift.

Und nun hat die Wissenschaft des inneren Lebens durch eine lange, in der Theorie über die Principien, aus denen alles erklärt werden müsse, schwankende, in den Hauptresultaten doch übereinstimmende Forschung ein allzgemeines Bild dieses inneren Lebens aufzusassen und zu zeichnen vermocht, indem sie zuerst die Bielheit von einzelnen unterscheidbaren Borgängen und wechselnden Zusständen nach ihren Hauptunterschieden sondern und unter wenige große Classen zusammenfassen gelernt hat, und dann den Hauptsormen der Wechselwirkung nachgegangen ist, welche zwischen den verschiedenen Richtungen unseres geisstigen Lebens besteht.

Daß ein größerer ober kleinerer Reichthum von Bor:

ftellungen und Gedanken unser Bewußtsein erfüllt, mit beren Hülfe wir theils die uns umgebende Welt in engerem ober weiterem Umfange, oberflächlicher ober tiefer, bruchftudweise ober in größeren Zusammenhangen erkennen, theils in freien, nur unserem Drange folgenden und uns selbst sympathisch oder wohlgefällig berührenden Combina= tionen phantasievoll spielen, theils überlegend ben Werth ber Dinge für uns bestimmen, und die Zukunft vorbildend. 3mede uns segend und Mittel suchend unser absichtliches Handeln leiten; daß schwächere ober lebhaftere Gefühle ber Lust und Unluft, ber Befriedigung ober Nichtbefriedigung unseres eigenen Strebens, ber Theilnahme am Wohl und Webe Anderer die wechselnden Verhältniffe zur Welt begleiten, beren wir uns bewußt werden, und fich mit un= willfürlicher Gewalt in Ton und Geberde ihren mimischen Ausdruck geben; daß endlich neben bem Spiele der Borftellungen und dem Auf= und Abschwanken der Gefühle ebenso ununterbrochen unser Leben in Strebungen und Willensbewegungen sich äußert, durch die wir theils unsere Aufmerksamkeit spannen und unsere Borftellungsthätigkeiten bestimmen und regieren, theils unfere Glieder gur Wirfung nach außen in Bewegung seten, sei es, um augenblickliche Begierden zu befriedigen, die bas natürliche Streben nach Luft und Flieben ber Unluft in uns erzeugt, sei es, um verständig ausgedachte Zwecke zu verwirklichen oder allge= meine Gebote ju erfüllen; daß feinem menschlichen Leben irgend eine diefer drei Grundformen der Seelenthätigkeit, bes Vorstellens. Rüblens und Strebens fehlt, daß keine

berselben unabhängig von den andern und ohne vielsache Rückwirkung auf sie ist: das sind die überall erkennbaren Grundzüge des Bildes, das von unserem inneren Geschehen uns dargeboten wird, und das, soweit es sich um die bloße Beschreibung handelt, auch übereinstimmend aufgesaßt ist, wie viel auch über die Quellen, aus denen die einzelnen Thätigkeiten sließen und die letzte Deutung ihres Zusammenhangs gestritten werden, und wie groß die Berschiedensheit der Meinungen darüber sein mag, ob diese untersscheibaren Formen des inneren Geschehens gleich ursprüngslich sind, oder eine von der anderen abgeleitet werden muß.

Und wenn wir, unbeirrt von Schulmeinungen, unser unmittelbares Bewußtsein selbst fragen, so kann auch da= rüber tein Zweifel sein, daß unser eigentliches innerftes Sein und Leben durch die Gefühle conftituiert wird, in benen wir unsern Zustand und seine Bedeutung unmittelbar empfinden, und durch die Strebungen, durch welche wir wirksam uns selbst bestimmen und uns die Richtung von einem Moment zum andern geben. Das ift ber reale Rern unserer Erifteng, wie fie uns jum Bewußtsein kommt. Darin erscheinen wir uns als wirkliche, im Zusammenhang bes Erleidens und Wirkens mit ber übrigen Welt ftebende Wefen, mahrend die Vorstellungsthätigkeit die allgemeine Form ist, in der unser eigenes Leben als ein bewußtes und unsere Beziehungen zur Außenwelt sich für uns abbilden, und insofern allerdings wieder eine fundamentale Bedeutung beansprucht, als der unterscheidende Charafter bes seelischen Daseins eben darin gelegen ift, daß die Be=

giehungen, in benen wir gur Welt fteben, nicht bloß bie realen des Wirkens und Erleidens find, sondern daneben zugleich in dieser wunderbaren, idealen Korm stattfinden. vermöge der das Aeußere einen Gegenstand unseres Be= wußtseins bildet. Aber es erscheint uns doch so, daß, wenn unsere Borftellungen wechseln und ein Bild ums andere an uns vorüberzieht, damit noch nicht wir selbst in unserem eigensten Sein betroffen werden; eben weil wir das Borgestellte uns gegenüberstellen und von uns ablosen, bildet es keinen Bestandtheil unseres eigenen Selbst; aber mas wir fühlen, bas ift allein unfer Somers und unfre Luft. was wir wollen und vollbringen, das ift unfre That, und ein Stud von uns felbst. Wir konnen viel lernen und viel vergeffen; biefe Gedanken scheinen bei uns ein- und auszugeben, wie Besuche, mit benen wir uns eine Beit lang unterhalten; was uns angehört, ift ber Eindruck, ben sie auf uns machen, und die Entschlüsse, zu denen sie uns bestimmen. Das Bewußtsein ber Schuld spricht beutlicher und unwiderleglicher als alle psychologischen Theorieen da= für, daß wir unser eigentliches und wahres Sein in un= ferem Wollen und Rühlen finden.

Gehen wir nun aber den Wechselverhältnissen dieser versschiedenen Seiten unseres Lebens nach, so kann im Grunde kein Streit sein über ihre thatsächlichen Beziehungen unterseinander. Unsere Borstellungen kann man am ehesten verssuchen als ein isoliertes Gebiet darzustellen, das nur seinen eigenen Gesehen solge, vermöge der die Vorstellungen in unser Bewußtsein eintreten, dort sich in der vielsachsten

Beise untereinander begegnen, hemmen und verknüpfen, ju verwickelteren Gebilden zusammenwachsen, und so ein Ganzes darstellen, deffen Ordnung nur durch den objectiven Inhalt ber einzelnen Vorstellungen bestimmt ware, beffen Bedeutung darin bestünde, die äußere Welt in ihrem Zusammenhang und unser eigenes Sein in ihr abzuspiegeln. Mber genauer zugesehen kommen sie gar nicht zu Stande und werden nicht unfer Eigenthum ohne die Betbeiligung ber anderen Seiten unseres Lebens; es ist ja nicht so, als ob nach mechanischen Gesetzen ohne Wahl die äußeren Dinge durch die geöffneten Pforten unserer Sinne in unser Inneres einzögen und daffelbe erfüllten; schon die finnliche Auffaffung felbst, das mas wir wirklich seben und boren, ift nicht bloß durch die Gegenwart ber Dinge, sondern burch unsere Aufmerksamkeit bestimmt, und diese wieder wird durch den Werth gespannt, den die Gegenstände für unser Gefühl haben; in der Erinnerung haftet am ficherften nicht das Gleichgültige, und ware es noch so oft un= ferem Blide begegnet, sondern das, mas uns den lebhafte= ften Eindruck gemacht, uns beglückt ober erschreckt bat, ober was wir uns absichtlich mit Anstrengung unseres Wollens einprägten; umfaffenderes Wiffen ift nicht benkbar obne Wißbegier und lebendiges Streben, ohne die Anstrengung bes Nachdenkens, ohne die Aufregung des Zweifels und die Freude der Entdeckung; und wo unsere Gedanken nicht absichtlich ber Erkenntniß zugewendet werden, ba folgen fie burchaus nicht den Anziehungen, die ihre logischen Berbinbungen begründen murden, sondern vielmehr unseren Stimmungen, und je nachdem unser Gemüth erregt ist, drängen sich andere und andere Bilder aus unserer Erinnerung, andere und andere Phantasieen für die Zukunft.

Was aber durch äußere Wahrnehmung und Mittheis lung in uns eingeht, und was sich in uns selbst weiter spinnt, regt lebhaftere oder leisere Gefühle auf; nur die elementaren sinnlichen Lust- und Schmerzgefühle sind unabshängig von vorangehenden Vorstellungen, unser übriges Gefühlsleben wird erst durch die Auffassung unserer Bezziehungen zur Außenwelt und insbesondere zu unsern Mitzmenschen erregt.

Unsere Strebungen aber entspringen, wo wir uns ihrer Quelle bewußt sind, aus dem Bohl und Wehe, das wir erfahren oder vorausschauend erwarten; sie sind zugleich von den Borstellungen abhängig, welche ihre Ziele ihnen vorshalten und unseren Thätigkeiten bestimmte Richtung geben; aber umgekehrt bestimmt unser Streben und Wollen wieder der Gang des Borstellens, das unter ihrem Druck den ersstrebten Zustand festhält, und die Mittel und Wege sucht, ihn zu erreichen, und das Gelingen und Nichtgelingen erzeugt wieder lebhafte Gefühle der Befriedigung oder Nichtbefriedigung, welche ihrerseits wieder dem Laufe unserer Gedanken seine Richtung geben.

So entsteht in endloser Mannigfaltigkeit der Verslechtung der einzelnen Fäden das bunte Sewebe unseres inneren Lesbens; dieselben elementaren Bestandtheile und übereinstimmende Formen ihrer Verknüpfung zu einem Ganzen lassen sich durch das bunte und wechselvolle Spiel hindurch erkennen.

Wenn wir uns nun fragen, welche näheren Unterschiebe an diesem gemeinsamen Schema hervortreten, und mo alfo bie Eigenthümlichkeiten liegen konnen, durch welche die ein= zelnen Menschen ihr besonderes Gepräge erhalten, so springt uns vor allem ein doppelter Gefichtspunkt entgegen: wir tonnen einerseits nach ben Gegenständen ber verschiede= nen Thätigkeitsweisen fragen, andrerseits nach der Art ber Thätigkeit felbft. Dort treffen wir auf Bericbiedenbeiten des Inhalts, der das Borftellen der Ginzelnen erfüllt, der bestimmten Arten von Luft oder Unluft, welche vorzugsweise in ihnen erregt werden, und burch welche die Gegenstände, denen fie gegenübersteben, und die Schickfale. bie fie erfahren, verschiedene Bedeutung für fie gewinnen, ber Ziele, benen ihr Begehren und Wollen zugewendet ift, und deren Verwirklichung ihre Arbeit erftrebt. Hier, wo es sich um die Art der Thätigkeit handelt, kann wiederum ein doppeltes ins Auge gefaßt werben. Zuerst nemlich gibt es, wenn wir die Gesammtheit der Lebensthätigkeiten ober einzelne Richtungen berfelben bei verschiedenen Indi= viduen vergleichen, quantitative Unterschiede in der Intensität der Thätigkeit selbst, Grade der Energie, mit welder das Gesammtleben überhaupt, ober einzelne Seiten besselben sich vollziehen; weiterhin aber treffen wir auf verschiedene Arten der Berknüpfung ber einzelnen Thätigkeitsweisen, auf verschiedene Spfteme der Bechselwirkung amischen ben unterscheidbaren Seiten bes inneren Lebens, vermöge welcher diefelben Elemente ju verschiebenen Combinationen vereinigt sind.

Nennen wir jene Unterschiede die materiel Len, diese die formellen: so ist klar, daß für das Zusammenleben ber Menschen in erster Linie die materiellen Unterschiede wichtig find; durch diese nimmt Jeder seinen bestimmten Plat in der Gesellschaft ein, auf ihnen beruht die gegenseitige Ergänzung der Einzelnen zu gemeinsamer Arbeit, ober ihr feinbseliger Rampf. Was die Einzelnen wiffen, welche Kenntnisse fie besitzen, welche Ansichten fie haben; ob sie vorzugsweise von Lust= oder Unlustgefühlen erregt werden, heiter ober trübsinnig sind, mas ihnen ferner wohl oder webe thut, ob sie mitleibig oder schadenfrob, ob sie für sinnliche Genüffe empfänglich find ober Ehrgefühl haben, und was fonst sie in lebhaftere Aufregung versett, mas sie gleichgültiger läßt; welche 3mede fie endlich verfolgen, in welcher Richtung ihr Handeln und Arbeiten sich bewegt, was sie als erstrebenswerthe Güter betrachten — bas scheibet die Menschen am auffälligsten, weil davon abhängt, wie der Einzelne zu den andern sich verhält, mas er wirklich thut und leiftet.

Nun ist keine Frage, daß diese materiellen Unterschiede, so wie sie uns im wirklichen Leben erkennbar gegenüberstreten, zu einem Theile zufällige sind, sofern sie von den äußeren Umgebungen und Einslüssen bestimmt werden. Was ich von der Welt durch unmittelbare Anschauung kennen lerne, welche Bilder meiner Erinnerung gegenwärtig sind, hängt von der Umgebung ab, in der ich lebe, und von dem Umkreis, den ich zu durchwandern Gelegenheit hatte; die mancherlei Kenntnisse, die ich über das hinaus erwerbe,

mas ich selbst seben und beobachten kann, von dem Unterrichte, ben ich genoffen, von den Bildern, die ich gefeben, von den Büchern, die ich gelesen habe; die allgemeinsten Ansichten, religiöse Glaubensfage ober philosophische Deinungen, sind meift ebenso durch den Kreis bestimmt, in bem ich aufwachse. Wenn man sich vergegenwärtigt, wie wenig durchschnittlich Jeder selbstständig und unabhängig von andern erwirbt, wie viel von dem, was er weiß und glaubt, Gemeingut ift, so gewinnt man fast den Eindruck, als ob die individuelle Abgeschloffenheit der Einzelnen blo= Ber Schein fei, und nur für ihre forperliche Erifteng gelte; was von Vorstellungen und Gedanken in ihnen lebt, ist etwa der Luft vergleichbar, die in ihre Lungen eingebt, aus der allgemeinen Atmosphäre genommen, die sie um= gibt, und wieder in diese zurückströmenb. Und doc zeigt sich bei näherer Betrachtung auch bier die durchgrei= fende Bebeutung ber Individualität; nicht nur in dem Um= fang, in dem angeeignet und dem Gedächtnisse anvertraut wird, treten quantitative Differenzen hervor, sondern mehr noch zeigen sich Unterschiede in der Auswahl, die jeder macht; und bier geben wir auf Unterschiede der intellec= tuellen Begabung gurud, vermöge ber gewiffe Claffen von Vorstellungen leicht aufgenommen und behalten, andere aber nicht angeeignet werden, und diese Unterschiede setzen wir als natürliche: so daß schon bier die materiellen Diffe= renzen nicht bloß als geworbene, sondern als ursprüngliche erscheinen. Und dann ift es ja nicht so, als ob unser Borstellen nur im Aneignen eines von außen gebotenen Inhalts

bestünde; als wäre unser Kopf nur ein Repositorium für allerlei Bilder und Wörter und Säge; all das wird ja erst wichtig dadurch, daß wir in lebendiger Thätigkeit etwas daraus zu machen wissen, daß wir unsere Sinne gebrauchen und beobachten lernen und durch Schlüsse unsere Wahrnehmungen mit unseren Voraussetzungen verknüpsen und sie zu weiterer Erkenntniß oder richtigem Handeln verwerthen. Was wir als Talent bezeichnen, ist die angeborene Geschicklickeit für bestimmte Kreise der Thätigkeit, vermöge der wir im Stande sind, unsere Vorstellungen unter sich und mit Handlungen zweckmäßig zu combinieren, um das Gelernte zu neuer Ersindung zu verwerthen.

Bangt fo icon im Gebiete ber Borftellungen ber Inbalt, mit bem fich unfer Bewußtsein erfüllt, nicht bloß von außen ab, sondern ebenso von ursprünglichen Dispositionen und Richtungen: fo ift im Gebiete bes Wollens und Sanbelns ein ähnlicher und noch engerer Zusammenbang. Auch hier zwar zeigt sich auf ben ersten Blick ber Mensch als bedingt durch alle möglichen äußeren Umftande, burch die Lage, in die er hereingeboren ift, durch die Gesellschaft, in der er aufwächst. Sehen wir auf das, was er treibt, wo= mit er fich beschäftigt, was Gegenstand seiner täglichen Arbeit ift, so ift er hier von dem gesammten Culturzustand seines Bolkes und seiner Reit, und weiterhin von der außeren Lage abhängig, die ihm diesen oder jenen Beruf aufbrängt, und bamit eine Reihe von Gewohnheiten ber Thätigkeit erzeugt, die auf den ganzen habitus seines Lebens zurückwirken, indem sie bestimmen, worauf sich seine

Aufmerksamkeit richtet, und welche seiner Eigenschaften geübt und entwickelt, welche verkummert werben. Ebenso ift aber auch, was er für löblich und schändlich, für geboten und verboten, für recht und unrecht hält, von der Gesellschaft und der in ihr geltenden öffentlichen Meinung abbangig; und die äußere Gewalt, welche herrschende Personen ober Gesete ausüben, fügt einen weiteren Druck binzu, ber fein Wollen in bestimmte Richtungen zwingt. Und doch belehrt uns jeder Berfuch, der im Rleinen oder Großen gemacht wird, die Menschen ju erziehen und zu regieren, daß sie sich von hause aus zu den Zweden, die ihnen von ihrer Umgebung zugemuthet werden, sehr verschieden verhalten. daß hier eine nicht weiter erklärliche Borliebe für eine beftimmte Art der Beschäftigung, dort eine ausgesprochene Abneigung besteht, die nicht einmal durch 3mang übermunden wird; und ber Reichtbum ber menschlichen Individualitäten zeigt sich auch bier in ber Mannigfaltigkeit ber Thätigkeitstriebe. Und ebenso weist bas sittliche Ge= biet, deffen Kernpunkt unser Berhalten zu anderen bildet. bie icharfften Gegenfate zwischen ben geselligen und egoistischen Neigungen, zwischen willigem Anschließen und tropigem Eigenfinn auf; Liebe und haß, Gutmuthigkeit und Bosbeit find in ben verschiedenften Abstufungen vertheilt, und Niemand fann im Ernste baran benken angeborene Charafter: anlagen zu läugnen.

Am ausgesprochensten endlich scheinen die materiellen Differenzen auf dem Gebiete des Gefühls dem Versuche zu widerstreiten, sie nur auf die jeweiligen Umstände und

Ginfluffe zurudzuführen. Gine umfaffende hiftorische Betrachtung wird zwar auch hier Gelegenheit genug baben zu zeigen, wie die Art, wie der Menich von der umgebenden Welt und dem Thun seiner Mitmenschen afficiert wird, Sache ber Gewohnheit ift; was ihm gefällt ober mißfällt, was ibn überhaupt ästhetisch erregt und was ihn gleich= gültig läßt, hängt von der Nation ab, in der er lebt, und von der Culturstufe, der sie angebort; oft genug ist die Berschiedenheit in dem Urtheil verschiedener Zeiten über bas, was schön und gefällig fei, betont, und beispielsweise gezeigt worden, seit wie kurzer Beit erst landschaftliche Bilber den lebbaften Eindruck der Schönheit und Erhabenbeit machen, ber uns beutigen als etwas Natürliches und Selbstverständliches erscheint. Aber auch jenseits des bloß ästhetischen Gebiets tritt uns Vieles entgegen, was Sache ber Erziehung und des gesellschaftlichen Ginflusses ist; die Reizbarkeit des Chraefühls ift ebenso eine ganzen Classen gemeinschaftliche Eigenschaft, als die Richtung, welche die religiösen Gefühle nehmen, ihre bestimmte historische Grund= lage hat. Sagt man ja oft und mit Recht, daß die Ge= fühle ansteckend seien.

Und doch wissen wir, daß dem Einzelnen sich nicht befehlen läßt, was ihm gefallen und mißsallen, woran er Freude haben und was ihm widerwärtig sein soll; daß auch bei der größten Gleichheit der äußeren Bedingungen noch die größte Maunigfaltigkeit des Gemüthslebens mög-lich ist; und gerade die Art, wie jeder in seinem Gefühle erregt wird, scheint uns das Eigenste und Ursprünglichste,

am wenigsten aus allgemeinen Regeln berechenbar zu sein. Diese Verschiedenheit der Gefühlsaffection ist zum Theil schon mit den Differenzen der Talente und der Triebe gezgeben; so gewiß die Richtungen des Strebens mit der Empfänglickeit des Gefühls zusammenhängen, so gewiß Borstellen und Handeln fortwährend auf unser Gefühl zurüchwirken, so gewiß sind auch ursprüngliche Dispositionen des Gefühls zugleich mit der Verschiedenheit der Anlagen und der Thätigkeitstriebe gesett.

Wenn wir nun darauf verzichten, in die weitaussehende Untersuchung einzugehen, wie viel von den materiellen Unterschieden auf äußere Bedingungen, wie viel auf natürliche Dispositionen zuruckzuführen ist, so können wir auch die enge bamit zusammenhängende Frage nur berühren, welche Bedeutung den gemeinfamen Zugen größerer Gruppen gu= kommt, die wir als Nationalaulage ober Nationalcharakter bezeichnen. Denn auch hier wiederholt fich dieselbe Streit= frage: die eine Richtung, die ftreng empiriftische, wird ge= neigt sein, die Besonderheiten in der Empfindungsweise, bem Geschmad, den herrschenden Bestrebungen und Leiden= schaften eines Bolks aus seiner Geschichte, und ben Gang berselben zulett aus äußeren Einflüssen, des Klimas, der Bodenbeschaffenheit, der Nahrung und ähnlichen Ursachen ju erklären, die bewirkten, daß die von hause aus rich= tungelose, für die verschiedensten Ginwirkungen gleich em= pfängliche menschliche Natur bier diese, bort jene Babn einschlug; und daß der Einzelne in geringerem ober böberem Grade an dem Nationalcharakter Theil nimmt, wird sie auf

Erziehung und Nachahmung zurückführen. Die andere Richtung aber wird die natürliche Ursprünglichkeit verschiedener Rassen= und Stammeseigenthümlichkeiten betonen, und sich darauf berusen, daß unter demselben Klima die verschiedenssten Stusen und Richtungen der Cultur sich entwickelten; und sie wird auch nach der Lehre, daß erworbene Gewohnsheiten sich in Form natürlicher Triebe und Neigungen verserben, daß geschichtlich Gewordene von Generation zu Generation in eine natürliche und angeborene Beschaffenheit umschlagen lassen.

Aber wenn wir auch nicht festzustellen unternehmen, wo zwischen den Ertremen die Wahrheit liegt, so läßt sich, sobald nur überhaupt angeborene Unterschiede der Einzelnen zugestanden sind, wenigstens Eines mit Sicherheit aufstellen, baß nemlich bas Maß bes Beitrags, ben angeborene Disposition und äußere Einwirkung zur wirklichen Gestaltung ber Individualität liefert, im Einzelnen ein verschiedenes sein wird, der Eine sein Gepräge überwiegend von außen erhalten, der andere die in ihm angelegte Form ausge= stalten wird. Saben wir überhaupt bas Recht, bas Leben als Entwicklung einer individuell bestimmten Anlage unter bem Ginflusse äußerer auf sie einwirkender Umstände zu betrachten, von welchen die angeborene Kraft zu ihren ein= zelnen Aeußerungen gereizt wird, so steben sich zwei ent= gegengesette Möglichkeiten gegenüber: entweder überwiegt die Receptivität, der Verlauf des Lebens ist vorzugsweise burch die wechselnden äußeren Anregungen, geben fie von ber Natur ober ber Gesellschaft aus, bestimmt, benen ber

Mensch mit bildsamer Empfänglichkeit nachgibt; ober überwiegend durch ftark ausgesprochene einseitige Richtungen der geistigen Kraft, welche die ihr zusagenden Objecte der Bethätigung auswählend aussuchen und von außen awar gehemmt, aber nicht bestimmt werden können. Jene gleichen ben variabeln Gemächsen, welche jede Aenderung von Standort und Boden empfinden, und burd verschiedene Form ihrer Blätter ober verschiedene Karbe und Größe ihrer Blumen beantworten; diese den andern, die eigenfinnig ihren Thous festhalten, und wohl verkummern, aber fich nicht accommobieren. Die einen find die schmiegfamen, nachgiebigen Naturen, beren weiche Maffe nach jebem Druce fich formt, und bas Geprage jedes Stempels annimmt; diese die sproben und scharfkantigen, die in fich felbft, wie ein Krpftall, das Gefet zu tragen scheinen, nach bem fie fich bilden.

Im Gebiete des Borstellens sind die receptiven Raturen diejenigen, die werden, was die Schule aus ihnen macht; die alles aufnehmen, was Zufall oder Unterricht ihnen bietet, ihr Gedächtniß mit beliebigem Stoffe anfüllen und bereitwillig glauben, was man ihnen vorsagt; diese dagegen sind in ihrer Empfänglichkeit beschränkter, gehen an Vielem gleichgültig vorüber, oder weisen es, wenn es ihnen aufgedrungen wird, widerwillig ab, um mit desto größerer Begier das sich anzueignen, was ihrer Anlage entspricht und ihr Interesse erweckt, um nun ein eigenzartiges Denken zu entwickeln.

3m Gebiete bes Sandelns find jene bie leichtbestimm=

baren, abhängigen, bienenden Naturen, benen es Bedürfniß ift fich leiten zu laffen, andere um Rath zu fragen und ihrem Beispiel zu folgen, die keiner Aufforderung wider= stehen und feinen Zwed gegen ben Widerspruch anderer ober entgegenstehende hinderuisse burchseten; diejenigen, beren ganze Haltung von ber Gesellschaft abhängt, in ber fie leben, die Sünder aus Schwachheit und nicht aus Bos-Jene dagegen sind die Eigenwilligen, widerspenstig und tropig gegen jebe Zumuthung von außen, eigensinnig in der Berfolgung felbstgemählter Zwede, unglücklich, wenn fie fich fügen und dienen muffen, und zufrieden nur, wenn andere fie gemähren ober fich von ihnen beberrichen laffen. Und berfelbe Gegenfat reflectiert fich auch im Gefühlsleben: denn wenn bestimmte Gefühle in doppelter Art entstehen, theils aus directer Einwirkung außerer Borgange, theils durch die Rückwirkung unseres eigenen Thuns auf unser Sein: so bringt es die Natur der Sache mit sich, daß jene Weichen und Bestimmbaren vorzugsweise die rein passiven Gefühle in sich erleben werden, welche von der Beschaffen= heit desjenigen abhängen, was von außen an uns heran= tritt; die Spröden und Eigenwilligen aber werden über= wiegend von den Gefühlen bewegt sein, welche von dem Gelingen oder Miglingen der im Innern entsprungenen lebendigen Thätigkeit abhängen.

Bon ber Mischung der originalen und der nachahmens den Individuen hängt es ab, ob eine Gesellschaft mehr eine gleichartige Masse darstellt, einer Sbene oder welligem Lande vergleichbar, oder ob aus ihr, schrossen Felsen und scharfgezeichneten Spigen ähnlich, die einzelnen Individualistäten mit fräftig ausgeprägter Eigenart hervorragen.

Innerhalb der Unterschiede nun, welche durch den versichiedenen Inhalt des Lebens sich ergeben, treten uns überall die quantitativen Abstusungen der Intensität der geistigen Thätigkeit sowohl im Ganzen, als in einzelnen Richtungen gegenüber; es ist uns ja ganz geläusig, solche Maßangaben zu verwenden, um die Größe der lebenz bigen Kraft, welche sich nach den verschiedensten Seiten äußert, vergleichend zu bestimmen.

Gehen wir nur von dem Gesammteindruck aus, welchen in dieser Hinsicht das Verhalten der Einzelnen uns macht, so stehen uns an dem einen Extreme die trägen und schläfrigen Menschen, bei denen die geistige Lebendigsteit überhaupt nur ein Minimum ist, die vegetativen Naturen, die nur starke äußere Antriebe überhaupt für kurze Zeit in eine merkliche Bewegung setzen, während jeder innere Impuls zur Thätigkeit sehlt, und die Schwachen, denen auch beim besten Willen versagt ist, in irgend einer Richtung in lebhastere Thätigkeit zu gerathen; und ganz allmählich geht dieses untere Extrem in die pathologischen Erscheinungen über, die wir als Schwachsinnigkeit u. dgl. bezeichnen.

An dem andern Ende finden wir die lebhaften und von Kraft übersprudelnden Naturen, denen nur in starker und ununterbrochener Thätigkeit wohl, und jeder Moment der Ruhe ein Greuel ist, die in gleicher Weise vom lebhaftesten Triebe zur Thätigkeit bewegt werden und die

Kraft besitzen diese Thätigkeit anhaltend auszuüben. Zwisschen diesen Grenzpunkten liegt eine lange Leiter von Abstufungen des Gesammtmaßes der Lebendigkeit.

Aber nur eine ganz summarische Schätzung könnte bei der Bergleichung der geistigen Gesammtkraft stehen bleiben; es wäre etwa so, wie wenn wir die Unterschiede der Masschinen erschöpft zu haben glaubten, wenn wir sie nach der Zahl der Pferdekräfte vergleichen. Jene verschiedenen Leisstungen der geistigen Lebenskraft vertheilen sich in doppelter Weise verschieden: einmal, wenn wir auf den Zeitverlauf achten, den alles Geschehen darstellt, und dann, wenn wir auf die einzelnen Bestandtheile sehen, aus denen sich jene Durchschnittsgröße zusammensett.

In der ersteren Richtung tritt uns der Gegensatz gleich= mäßiger Thätigkeit und stoßweisen Wechsels von Ruhe und Bewegung entgegen; dort der ruhige Fluß einer stetigen Natur, hier längere Perioden träger Schläfrigkeit und dann plötliches Aufraffen zu lebhafterer Thätigkeit, in der sich ein angesammelter Borrath von Energie wieder rasch zu erschöpfen scheint.

Wichtiger als diese Vertheilung der Araft auf Perioden des Schlafens und Wachens erscheinen überall die Untersschiede in der Intensität der Araft, die in den gesonderten Richtungen des psychischen Lebens wirksam ist; und die allgemeinsten und am häufigsten gebrauchten Prädicate, mit denen wir die Einzelnen charafterisieren, liegen auf diesem Gebiete, auf dem sich ebenso die Zeugnistabellen der Schulen und der Prüfungen zu bewegen psiegen. Für jede Haupt=

richtung geistiger Thatigkeit haben wir eine Anzahl von Abstufungen, zwischen dumm und gescheidt, zwischen gleich= gultig und empfindlich, zwischen faul und fleißig ober labm und energisch; und wir führen die Besonderungen noch weiter in die einzelnen Richtungen der Intelligenz ober bes Wollens hinein, wir meffen die Auffaffungsfraft, das Gedächtniß, das Urtheil besonders, und ebenso besonders bie Empfindlichkeit für sinnliche Luft und Unluft oder bie Reizbarkeit bes Ehrgefühls. Die Tabellen zwar, in benen biefe Methode zu Saufe ift, pflegen überwiegend intellectuelle Kähigkeiten und Leiftungen zu vergleichen; in großem Maßstab ift aber baffelbe Syftem von ber fogenannten Phrenologie angewendet worden, welche Anlagen, Talente und Triebe an den schwächeren oder stärkeren Protube= ranzen bes Schäbels ablesen wollte, und bie ganze geiftige Individualität aus den Numern zusammensette, welche die Stärke ber 36 ober 60 verschiebenen "Organe" bezeichneten.

So äußerlich und mechanisch ein solches tabellarisches Berfahren erscheinen mag, so liegt ihm doch die richtige Ansicht zu Grunde, daß die individuellen Unterschiede zu einem großen Theil Gradunterschiede sind, die an den gesmeinsamen Factoren heraustreten, aus welchen überall das Ganze des Lebens sich zusammensetz, und daß die Mischung dieser relativ von einander unabhängigen Richtungen in verschiedenen Verhältnissen ein immerhin brauchbares und zutreffendes Schema abgibt, um die Einzelnen nach einem gemeinsamen System zu charakterisieren; und gerade die quantitative Abstufung erhält uns den Gedanken gegens

wärtig, daß wir es nirgends mit schroffen Gegensätzen, sondern mit sließenden Unterschieden zu thun haben. Chazrakteristisch werden für den einzelnen diejenigen Prädicate sein, die mit der höchsten Numer erscheinen; und wo wir lauter mittlere Werthe angeben müßten, da hätten wir eben damit das Bild eines Durchschnittsmenschen.

Bas aber doch wieder einen Mangel bieses Systems ausmacht, ift bas mechanische Abbieren einzelner Boften, als ob sie unter sich zusammenhangslos und von einander unabbängig wären, und ber Mensch sich als eine bloke Summe nebeneinanderstehender Fähigkeiten darstellen ließe. Wo es sich um den Umfang der Kenntnisse und intellec= tuellen Leiftungen in verschiedenen nebeneinanderliegenden Gebieten handelt, ba ift ja in der That diese Unabhängig= teit in gewissem Sinne vorhanden; es kann einer ein guter Mathematiker und ein schlechter Lateiner sein, in der Geographie viel wiffen, aber keinen deutschen Auffat zu Stande bringen; aber sobald wir auf biefe Beife bas ganze Seelenleben rubricieren wollten, so liegt auf ber Sand, daß feine einzelnen Richtungen nicht unabhängig von einander find, und daß die eingreifendsten Unterschiede vielmehr in ben verschiedenen Formen der Wechselwirkung zwischen den ein= zelnen Seiten des Seelenlebens begründet sein müffen. Jene tabellarische Methode gibt uns so zu sagen die Anatomie bes Menschen; "bie Theile habt ihr in ber hand, fehlt leiber nur bas geist'ge Band;" benn sie zeigt uns nicht ben inneren Rusammenhang bes Lebens, die geiftige Constitution. Diese ist vielmehr davon abhängig, welche Seite

bes Lebens die herrschende und die übrigen nach sich bestimmende ist. Wer einen hoch entwickelten Berstand hat, ist darum noch kein Berstandesmensch, wer lebhafter Gestühle fähig ist, noch kein Gefühlsmensch.

Bersuchen wir aber auch in diese am schwersten faß= bare Berschiedenheit einzudringen, so tritt uns zunächst der charakteristische Unterschied des Gefühlslebens von den übrigen Seiten der Seele entgegen. In der Gefühlserregung verhalten wir uns nur zu uns felbst; wir wenden alles nach innen: jeder einzelne Moment des Lebens gewinnt seine Bedeutung dadurch, daß wir ihn nur mit uns selbst vergleichen, ihn als einen willfommenen oder widerwärtigen, als einen mit uns harmonierenden ober disharmonischen empfinden; wie unser einheitliches individuelles Sein von bem Wechsel seiner Erlebnisse bald feindlich bedroht und angegriffen, bald begunftigt und gefordert wird, kommt uns in diefer Form zum Bewußtsein, und wir stellen es als bieses empfindliche Centrum ber übrigen Welt gegenüber. Es ist die passive Seite unseres Lebens. Wo wir dagegen im eigentlichen Sinne activ find, sei es vorstellend ober handelnd, müffen wir aus uns beraus, uns mit dem Gegenftande beschäftigen, uns ihm bingeben, uns selbst vergeffen; der Gegenstand macht seine eigenen Rechte geltend, wir können uns erkennend oder handelnd feiner nur bemeistern, wenn wir nicht auf bas achten, mas uns felbst babei wider= fährt, sondern auf das, was nach allgemeinen Gesetzen bie Sache verlangt, die wir zu verstehen oder auf die wir zu wirken trachten; wir steben im Kampf, und so lange er

bauert, bürfen wir nicht empfindlich sein, wenn wir auch ba ober dort gedrückt oder verlett werden; nur durch Berzläugnung unserer selbst gelangen wir zum Sieg, und erzgreifen das Wissen, in welchem wir unsere Gedanken nach dem Gegenstande bestimmen, und erreichen unser Ziel, inzbem wir unsere Wünsche nach den Gesetzen der wirklichen Welt beschränken. Mährend wir im Gesühl uns auf uns selbst zurückziehen, stiften wir im Erkennen und Handeln eine Einheit zwischen uns und einem Andern.

Und nun ist der einschneidendste Gegensatz der geistigen Constitutionen, der fich benten läßt, dadurch bestimmt, daß hier die passive Seite des Gefühls, dort die active des Borftellens und handelns überwiegt. hier wird das Leben in erster Linie durch die Gefühlserregungen bestimmt, die wir von Moment zu Moment als die Wirkung der augenblicklichen Lage auf unser empfindliches Gemüth erleben: das jeweilige Gefühl gibt nach einer Seite dem Verlauf ber Borftellungen seine Richtung, nach ber anbern erzeugt es die Impulse zum Streben und handeln; der Zusam= menhang der einzelnen Lebensbewegungen ift durch die Aufeinanderfolge der Gefühlserregungen bestimmt. Dort aber find die thätigen Richtungen bes Lebens die herrschenden Mächte: die Verknüpfung der einzelnen Thätiakeiten folgt nach einer Seite bem inhaltlichen Zusammenhang ber Borstellungen, und ift andrerseits durch die Zwede bestimmt, die wir für unser Handeln uns sepen, und die nach den Gesetzen der wirklichen Welt uns die Unterordnung der Mittel unter die 3mede bictieren; die Gefühle find nur

bie begleitenben Accorbe, aber sie bestimmen nicht Melodie und Rhythmus des Lebens. Dort drückt die Formel, nach der das Leben verläuft, die ganz individuelle Innerlickeit auß; hier das Verhältniß der gegenständlichen Welt zu der auf sie gerichteten geistigen Kraft.

Versuchen wir die Constitution, die durch das Ueber= wiegen der Gefühlsseite bestimmt ift, weiter zu entwickeln: so wird sie dadurch bezeichnet sein, daß bei allem, mas geschieht, die Erregung des Gefühls in den Bordergrund tritt und den Mittelpunkt des Bewußtseins bildet; die na= türlichen Aeußerungen bes Gefühls in Geberbe und Laut. in Weinen und Lachen, seine Rüdwirkungen auf die körperliche Constitution werden der inneren Erregung folgen und fie verrathen; das Bedürfniß der Mittheilung wird lebhaft sein, mag es sich in Ausbrücken ber Freude oder in Klagen ergeben. Die Borftellungswelt wird ihre Bedeutung durch bie Gefühle gewinnen, die fie erwect; an ben Dingen und Versonen zuerst das beachtet werden, mas gefällt oder mißfällt, was erfreut ober verlet; und gleichgültig wird laffen, was keinen unmittelbaren Eindruck bervorzubringen im Stande ift, sondern seinen Werth nur durch den objec= tiven Rusammenhang bat, in dem es mit Anderem stebt. Ob, was mitgetheilt wird, langweilig oder unterhaltend. rührend oder abstoßend ift, macht den durchgreifenden Un= terschieb aus; und in ber spontanen Beschäftigung bes Dentens wird ebenso die Befriedigung des Gemuths gesucht werden. Für biefen individuellen Makstab bat es keinen Sinn etwa nach einem allgemeinen Begriffe bes

Soonen ju fuchen, sonbern "foon ift mas mir gefällt"; ober nach einem allgemeinen Grundsat bes Rechts, benn recht ift, was mein Gefühl befriedigt; ober nach einem all= gemeinen Mafstab der Wahrheit, benn mahr ift, mas mit mir übereinstimmt; ber alte Sat, bag ber Menfc bas Mag aller Dinge fei, findet bier seine Berwirklichung. Auf bem Gebiete bes Wollens und Handelns aber muß fich ebenfo die Empfindlichkeit des Gefühls geltend machen; je reizbarer es ift, besto ängstlicher wird jede Berletung beffelben gemieben werben, besto weniger Luft vorhanden sein, Un= bequemlichkeiten ober Gefahren sich auszusepen; natürliche Raghaftigkeit und Neigung jur Furcht, scheues Ruruckweichen vor jeder rauben Berührung mit der Außenwelt erzeugen Abneigung gegen birecten Kampf und rathen burch Lift sich zu beden. Wo aber nicht bloß Unangenehmes gemieben, sondern positiv gehandelt wird, da wird einer= feits das augenblickliche Gefühl ben Impuls zum Sandeln geben, und andrerseits das Handeln barauf ausgehen, un= mittelbare Befriedigung zu schaffen und einen mit ber Gefühlslage harmonisch stimmenben Zustand zu erzeugen. Und da unsere Beziehungen zu andern Menschen besonders lebhafte Gefühle zu erweden pflegen, theils fofern wir für ihre Anerkennung empfänglich find, theils fofern fie uns gunftigen ober ungunftigen Gindruck machen, fompathisch ober antipathisch find, so wird bas handeln überwiegend burd persönliche Rücksichten geleitet sein; einerseits aus bem Bestreben hervorwachsen, andern zu gefallen, andrer= seits auf Förberung berer ausgeben, welchen wir gunftig

find, und alle energischere That, alle Aufopferung nicht aus der Begeisterung für unpersönliche Zwecke, sondern aus Liebe entspringen.

Diese Züge genügen schon um uns erkennen zu lassen, daß das Bild der überwiegend durch das Gefühl bestimmten Constitution mit demjenigen zusammenstimmt, was wir als die Besonderheit der weiblichen Natur zu betrachten geswöhnt sind.

Mit dem allgemeinen Charafter ber mannlichen Natur dagegen finden wir diefe Beichheit des Gefühls und diese Rartheit leicht verletbarer Empfindung unvereinbar, wir muthen ihm größere Barte gegen Gindrude gu und gestatten ihm die Derbheit, die sich auch um leichte Verletungen Anderer wenig kummert. Der Schwerpunkt seines Wesens soll nicht in der Empfänglichkeit für das liegen, mas ihn berührt, sondern in der Bethätigung der Rraft bes Denkens und bes Wollens; er foll unbeirrt burch die Stimmungen des Augenblicks fich nach den allge= meingültigen Regeln richten, welche bie Natur ber Sache feinem Denken vorschreibt, und mit kalter Objectivität die Dinge nehmen wie sie find; er foll sich ebenso 3wede von allgemeiner Gültigkeit seten, und fie mit unbeugsamer Confequens zu realisieren trachten; und Gefühlen wollen wir nur Ginfluß gestatten, soweit fie, wie bie Begeisterung für Wahrheit und Recht, die Art ausdrücken, wie allgemeine Ibeen in bas innerliche Leben aufgenommen find und barum Impulse zum Wirken bilden, oder wo fie in der stolzen Befriedigung über die Erreichung großer intellectueller ober

fittlicher Zwede, ober in ber zornigen Erregung burch Sinderniffe bestehen, die sich bem Wollen entgegenstellen.

Ob diese allgemeine Vorstellung, die wir uns von dem Gegensage ber weiblichen und mannlichen Ratur machen, fich im Ginzelnen bestätigt; ob wir Recht haben, überhaupt bas weibliche Geschlecht im Ganzen ber einen, bas mann= liche der andere Richtung juzuweisen, foll hier nicht untersucht werden; genug, daß unsere Eintheilung uns auf einen Gegenfat geführt bat, der anerkannt ist und in der Sprache feinen Ausbruck gefunden bat, die - freilich wenia ruckfictsvoll gegen bas schwächere Geschlecht — mit bem Beiworte "mannlich" die Eigenschaften zusammenzufaffen pflegt, welche die Energie des Thuns ausdrücken, vom Weibe aber zwei Abjective gebildet hat, von denen weiblich die normale Beschaffenheit seines Geschlechts, weibisch aber im tabelnben Sinne diefe Eigenschaften bezeichnet, wo fie fich am Manne finden. Es bangt bamit zusammen, bag es ein sehr zweifel= haftes Lob ist, einen Mann eine gute Seele ober ein gutes Herz zu nennen; eine Frau aber als einen "Kopf" zu be= zeichnen, ift entschiedene Beleidigung.

Ist mit dem aufgestellten Gegensat der männlichen und weiblichen Naturen die durchgreifendste Scheidung gezgeben, so wird diese Theilung jett durch eine andere geztreuzt, die von dem Verhältnisse der beiden Seiten der Thätigkeit genommen ist, welche ja auch in der weiblichen Constitution nicht fehlen. Die einen richten ihr Thun vorzugsweise auf das ideale Gebiet der Vorstellungen, und dieses auszugestalten entweder als Abbild der wirklichen Welt

ober in freier Schöpfung ist ihnen das wichtigste Bedürsniß; die andern sind auf Erreichung realer Zwecke gerichtet, und auf Ausübung der Macht und Herrschaft über die äußere Natur oder über andere Menschen. Jene sind die beschauslichen, theoretischen Naturen, diese die geschäftigen, praktischen. Jene sinden, sonst bedürsnisslos, ihre Befriedigung in der Wahrheit und Schönheit ihrer idealen Schöpfung; diese in der Umgestaltung der Wirklichkeit, sei's für individuelle, sei's für allgemeine Zwecke; jene handeln ebenssoweit, als nöthig ist, um sich die Mittel zum Ausbau ihrer Gedankenwelt zu schaffen; diese stellen ihr Erkennen und Sinnen, ihr Beobachten und Ersinden in den Dienst des Handelns.

Die männliche Beschaulichkeit wird darauf ausgehen, die Dinge in ihrem Sinn und Zusammenhang zu verstehen, von jedem Gegenstande angeregt werden, ihm seine Stelle im Ganzen zu bestimmen, ihn als Beispiel eines allgemei= nen Gesetzs aufzusassen; es ist die philosophische Richtung. Die männliche Geschäftigkeit wird das einzelne Handeln bestimmten Zwecken, sei's egoistischen, sei's sittlichen unterzuordnen suchen, diese selbst aber in den allgemeinen Zusammenhang menschlicher Zwecke einreihen; ihre Bethätigung ist die Arbeit für einen Berus.

Wo aber die Thätigkeit vom Gefühle beherrscht ift, wird jede Gefühlserregung bei den Beschaulichen sich darin äußern, daß sie Gedanken hervorruft und auffordert über den Gefühlswerth der Dinge zu ressectieren und ihre Beschutung danach zu schäpen, ob sie mit unserer Stimmung

harmonieren oder in Mißklang mit ihr stehen; es ist die sentimentale Versassung des weiblichen Gemüths, die bald in gerührtem Entzüden die Welt voll Schönheit und Slück sindet, bald in melancholischem Weltschmerz nur die Grausamkeit sieht, mit der die Rechte des Herzens von der rauben Wirklichkeit misachtet werden; bei den practischen Naturen aber werden aus den Gefühlen die lebshaften und zum Theil stoßweisen Antriede entspringen, durch thätiges Eingreisen hier zu erfreuen, dort mitleiderweckende Noth zu lindern, nach allen Seiten das Gesfällige und Wohlthuende zu verwirklichen.

Ru diefen Gegenfäten der weiblichen und mannlichen Natur, ber beschaulichen und geschäftigen Richtung kommt nun, untergeordnet für den Hauptcharakter des geistigen Lebens für fich, aber wichtig für die geselligen Verhältniffe ber Menschen und die Wechselwirkung ber Ginzelnen, ein britter Gegensat bingu, ber sich auf die Aeuferung ber inneren Zuftande bezieht, und von einer Berichiedenheit in ber Stärke bes geselligen Triebs begleitet zu sein pfleat. Bei den einen findet, was in ihnen vorgeht, nur schwer ben Weg nach außen, in schweigender Ginsamkeit verfolgen fie den Weg ihrer Gebanken und taum eine leichte Beränderung ihrer Mienen zeigt ben Wechsel ihrer Gefühle: es find die ftillen Menschen, verschlossen, wenn auch auhere Aufforderung nicht im Stande ift, fie gur Mittheilung zu bewegen, schüchtern, wenn bem geselligen Triebe die na= türliche Lebhaftigkeit und ber Muth zur Mittheilung fehlt. Bei andern liegen die Gedanken auf der Zunge, und ihr

Gesicht und ihre gange haltung ist ber Spiegel, ber in fortwährendem Wechsel die Stimmungen verräth; mittheil= sam für Alles, was ihnen einfällt oder sie bewegt, geben sie ihren Erregungen lebhaften Ausdruck, und Freude wie Schmerz äußert fich in lauten Ausbrüchen. Allein nur oberflächliche Betrachtung kann die Lebhaftigkeit ber augen= blicklichen Aeußerung für ein Maß der inneren Lebendig= keit nehmen, denjenigen für beschränkt und langsamen Gei= stes halten, der in Gesellschaft langweilig ist, und benjenigen für falt und unempfindlich, ber nicht Jebermann fagt, mas ihm etwa wohl ober webe thut. Im Gegentheil pflegt bie Kraft, welche bazu verbraucht wird, bas Innere nach außen au wenden, dem inneren Leben felbst verloren ju geben; und das Sprichwort, daß stille Waffer tief find, bat wenigstens insofern Recht, als tiefe Wasser in der Regel still sind.

Die darstellenden Thätigkeiten selbst aber werden überwiegend das offenbaren, was das Bewußtsein erfüllt; der Beschauliche wird seine Gedanken offenbaren, und je nachdem er überwiegend der für alle gleichen Erkenntniß zugewendet ist, oder in freier Combination eigenthümlich sich
bewegt, ist seine Mittheilung lehrhaft oder wizig und
geistreich; der Geschäftige aber wird seinen Sifer für die
Zwecke des Handelns an den Tag legen, seine Hossungen
und Befürchtungen äußern oder berathend und Genossen
werbend zur Theilnahme an seinem Streben überreden
wollen. Die Darstellung der Innerlichkeit des Gesühls
selbst endlich kann, sowie sie über den unwillkürlichen Ausbruck hinausgeht, und mit Bewußtsein und Willen geschieht,

keinen andern Zweck haben, als in andern verwandte Gesfühle zu erregen; und diese Tendenz ist es, die sich im künstlerischen Thun vollendet.

Wir haben die hauptfächlichsten Gegenfätze conftruiert. welche sich aus ber Betrachtung ber verschiebenen Berhältniffe zwischen Sauptrichtungen bes geistigen Lebens ergeben. Allein wenn wir nun daran geben wollten, die einzelnen Individualitäten in die eine oder die andere der dadurch gewonnenen Abtheilungen einzureihen, fo begegnet uns eine neue Schwierigkeit barin, daß der Ginzelne felbst eine Entwidlung durchmacht, in welcher die Form seines inneren Lebens sich wandelt. Nicht nur treten erst allmählich bie Rüge feiner Natur icharfer und bestimmter beraus, sondern im Laufe seines Lebens anbert sich nach natürlichen Ge= feten selbst die Bebeutung, welche die einzelnen Lebens= äußerungen für bas Bange haben, und Bieles, mas fpater bestimmenden Einfluß gewinnt, tann in früheren Berioben noch nicht wirksam werden. So stellt sich uns ber Ginzelne in den verschiedenen Lebensaltern verschieden dar; er scheint. wie ein Organismus, ber einer Metamorphose unterworfen ift, burch verschiedene Formen und Typen bes Lebens hin= burchzugeben, und diese Verschiedenheit ift oft eine fo burchgreifende, daß wir in Verlegenheit sind, in dem Wechsel einen durch alle Stadien hindurch gleichbleibenden Charafter zu entdecken, in dem Jüngling den Anaben, in dem Manne ben Müngling wieder zu erkennen; und von bieser Seite angesehen wollen die Bestimmtheiten ber Lebensalter zum Mindesten gleiche Bedeutung für das Gesammtbild des gei=

stigen Lebens beanspruchen, als die Unterschiede, welche wir zwischen Gleichaltrigen finden. Die Gemüthsversassung des Kindes oder des hohen Alters scheint uns eine ganz specifische Art des geistigen Lebens zu enthalten, so daß wir auch einen Erwachsenen dadurch charakteristeren können, daß er kindlich, einen Jüngling dadurch, daß er greisenhaft sei. Es mag sein, daß wir der Allgemeinheit gegenüber, in der wir die Beränderungen des geistigen Gesammtlebens im Berlaufe der Entwicklung beobachten, geneigt sind zu übersehen, wie scharf schon in frühester Jugend entgegengesetzte Anlagen heraustreten; aber eben nur, weil der Eindruck der Berschiedenheit des kindlichen Lebens von dem des reisen Alters überwiegt.

Shon barum scheint uns das kindliche Alter einen gleichmäßigen Charakter darzubieten, weil viele Gegensähe materieller und formeller Art erst später beutlicher heraustreten; und wenn wir ihn bestimmen wollen, so sinden wir es in dem Wesen der Entwicklung selbst, die größere Zusammenhänge des Denkens und Handelns erst allmählich entstehen lassen kann, begründet, daß die Empfänglichkeit des Gefühls für den Sindruck des Augenblicks überwiegt, und die Bedeutung der Gegenwart noch nicht durch zussammensassendes Denken und weitaussehende Zwecke beeinsträchtigt ist; und ebenso gehört es zum Wesen der kindlichen Seele, daß in sedem Augenblick die von der menschlichen Natur selbst vorgeschriedene Wirkung jedes einzelnen Sinzdrucks rein und voll erfolgt, und noch nicht durch Erziehung oder Berechnung gehemmt ist. Sen in dieser Natürlichs

keit und Unbefangenheit, in der Durchsichtigkeit des ganzen Getriebes und der Offenheit, mit der jede Regung zu Tage tritt, liegt uns der hauptsächlichste Reiz der kindlichen Seele.

Sind wir aber schon hier in Gefahr, das Bild bes Kindlichen Benehmens, das uns am meisten gefällt, mit dem allgemeinen Wesen bes kindlichen Alters zu verwechseln, fo fteigert fich mit den folgenden Berioden die Bersuchung, gewiffe Ibealgestalten etwa bes Jünglings und bes Mannes zu zeichnen, und nun für eine allgemeine Beschreibung bestimmter Versaffungen der Seele auszugeben, was uns eben nur ein poetisch verklärtes Bilb beffen ift, mas wir als die normale Stufenfolge betrachten. Allerdings wird bie Pfpcologie fich jur Aufgabe feten muffen, Die Beränderungen, welche an dem Einzelnen beraustreten, zu be= greifen, aus ber allmählichen Abstumpfung ber Erregbar= feit des Gefühls, der junehmenden Erfahrung, ben fefter werdenden Gewohnheiten, den unvermeidlichen Ginseitig= keiten, welche ein bestimmter Beruf mit sich bringt, zulett aus der allgemeinen Abnahme der Lebendigkeit im böberen Alter den Abstand verständlich ju finden, der bas Leben bes Greises von bem bes Jünglings trennt. Aber wollten wir von den allgemeinen Gesichtspunkten reden, die bier in Betracht kommen, so konnten doch nur fehr weitumfaffende Allgemeinheiten entfteben; in Wirklichkeit modificieren fich die psychologischen Gesetze ber Entwicklung in unabsehbarer Berschiedenheit je nach ben Individualitäten, und wir glauben doch niemals eine irgendwie bestimmte und genauer charakterifierende Angabe zu machen, wenn wir von einem

fagen, in welchem Jahrzehent bes Lebens er steht; wir beuten damit etwa an, welchen Gesammthabitus wir am mahrscheinlichsten bei ihm erwarten burfen, aber wir sagen etwas viel weniger bestimmtes, als wenn wir ibn einen Gefühlsmenichen ober einen Berftanbesmenichen, wenn wir ibn träg ober energisch nennen. Die wichtigsten Unter= schiede, die wir kennen, pflegen zulett boch, wenn auch in verschiedener Erscheinungsweise, den Menschen durch sein ganzes Leben zu begleiten; die Wandlungen aber, welche die Einzelnen durchmachen, verlaufen in viel zu wirren Linien, balb aufsteigend, bald absteigend, als bag wir uns an den Versuch magen möchten, auch hier noch unterschei= bende Formeln für die Lebensläufe aufzustellen. Bulett müßten wir doch auf die elementaren Gegenfäte zuruck= geben, die wir oben gefunden haben, um mit ihrer Sulfe bestimmte Ausdrücke zu gewinnen; und es war uns eben nur um eine Uebersicht ber wichtigsten Eintheilungsgrunde zu thun, nach benen die Ginzelnen sich scheiben.

Wir haben die aus ihnen sich entwickelnden Gegensätze aufgestellt, ohne dabei der ältesten und populärsten Classissication der Individualitäten zu erwähnen, nemlich der Unterscheidung der vier Temperamente. Sehr Bersichiedenes ist nacheinander im Laufe der Zeit mit diesem Worte bezeichnet gewesen; im heutigen Gebrauche meint es die größere ober geringere Erregbarkeit des Gefühls und die damit verknüpste größere oder geringere Raschheit und Energie des Handelns; in diesem Sinne reden wir von ruhigem und sanstem, oder auf der andern Seite von lebs

haftem, reizbarem, heftigem, hipigem Temperamente. gewohnten Namen ber vier Temperamente wollen aber boch nicht bloße Gradunterschiede der Erregbarkeit angeben; wir würden sonst nicht ben boppelten Gegensatz gewinnen, ber immer unter ben bergebrachten Namen gefucht und freilich in so verschiedener Weise gefunden worden ift, daß die wiffenschaftliche Sprache fich am besten biefer oft umgeprägten Ausbrude begabe. 3mar daß das phlegmatische Temperament einen geringen Grad von Erregbarkeit bes Gefühls bezeichne, darüber sind so ziemlich alle einverstanben, und etwa auch barüber noch, daß ein colerischer Mann berjenige sei, der leicht in Born gerathe und in Folge bavon zu raschem und beftigem handeln geneigt sei. Aber was man gewöhnlich unter einem sanguinischen und melancholischen Menschen versteht, trifft nicht mehr Grabe der Erregbarkeit überhaupt, sondern Richtungen des Gemüthslebens; ber Sanguiniker ift darum lebhaft, weil er alles von der heiteren Seite auffaßt, dem Genusse des Augenblicks mehr zugeneigt ift, als ber bedächtigen Ueberlegung, der Hoffnung mehr als der Kurcht: melancholisch aber beißt uns der Trübsinnige. Nach der gewöhnlichen Anwendung der Wörter find also Gegenfate gemeint, die wir oben icon aufgestellt haben, benen aber eine entscheis bende Bedeutung neben den andern beizulegen kein Grund vorliegt; die wiffenschaftliche Begriffsbestimmung der Ausbrude aber ift schwankend und ftimmt mit bem popularen Sprachgebrauche nicht überein; die immer noch nicht aus ber Nebung gekommenen Temperamentsschilderungen endlich sind beim Lichte betrachtet willfürliche Constructionen bestimmter scharf ausgeprägter Typen, denen die Bedeutung
nicht zugestanden werden kann, welche sie in Anspruch zu
nehmen pslegen, die grundlegenden Unterschiede des Raturells aufzustellen und so die Hauptarten der Individualitäten
anzugeben. Je bestimmter man durch Häufung einzelner
Büge die Begriffe macht, denen die Temperamentsnamen
entsprechen sollen, desto stärker contrastiert dann damit die
Boraussehung, von welcher die Lehre ursprünglich ausgeht,
daß jeder Mensch eines dieser vier Temperamente haben
müsse, etwa noch gemischt mit einem zweiten, und daß man
also von jedem müsse ausmachen können, zu welcher Classe
er gehöre.

Damit ist vollkommen verkannt, was schon Galenus in Beziehung auf die Temperamentslehre seiner Zeit gesagt hat: ausgehen musse man nicht von den Gegensätzen, sons dern von der Mitte; in der Mitte stehe die richtige Misschung, der Normalmensch; von dieser Mitte aus mussen die Richtungen bestimmt werden, nach denen eine Abweischung von der richtigen Mischung, eine Opskrasse stattsinde.

Was Galenus hier sagt, gilt von allen Versuchen, die individuellen Unterschiede nach gewissen Gesichtspunkten zu classificieren. Es handelt sich nicht darum, verschiedene Arten von Menschen herauszubringen, die durch scharfe Gegensäße von einander so geschieden wären, daß nun die Gesammtheit der Menschen in getrennte Gruppen zerfiele; die Unterschiede sind vielmehr alle sließend; in der Mitte steht das normale Durchschnittsmaß der geistigen Lebendig-

Keit überhaupt, stehen die allgemein menschlichen Richtungen des Thuns, steht die Constitution, in welcher alle einzelnen Kräfte und Functionen, aus deren Zusammenwirken bas geistige Leben besteht, in gleichgewogener Stärke verknüpft sind, und keine Seite des Lebens einseitig die anderen beberricht; und von diefer Mitte aus bestimmen wir die Rich= tungen, nach benen burch bas Ueberwiegen ber einen ober andern Seite die Unterschiede sich entwickeln, indem wir als Grengfälle bie größten und ausgesprochenften Begenfate binftellen. Und, wie in allen abnlichen Rallen, merden die Extreme verhältnisweise selten, die der Mitte sich nähernden Werthe die häufigeren fein; je verwickelter aber bas Spftem unterscheibbarer und gegenseitig sich bedingen= ber Kunctionen ist, welche die Gesammtheit des geistigen Lebens bilden, besto unabsehbarer fann barum boch bie Mannigfaltigkeit von Formen sein, welche auch kleine Differenzen zu erzeugen vermögen. Daburch eben ist uns das Leben anderer verständlich, daß wir, mas in uns felbst lebt, in fo verschiedener Mischung in Andern wieder finden können, und gerade darin besteht der unerschöpfliche Reiz, den der Mensch für den Menschen bat.

## Ueber die Eitelkeit.

Ein Bortrag.

Wenn ich sage, daß ich über die Eitelkeit, ihr Wesen und ihre verschiedenen Kormen reden will, so bin ich darauf gefaßt, daß einige der Anwesenden von einem gelinden Schreden befallen werden über ein so heikles und verfangliches Thema; aber es find sicher nur Herrn, die in ritter= lichem Gifer für die Damen es höchft bedenklich und unzart finden, in ihrer Gegenwart gerade von etwas zu reben, was ihnen für eine besondere Sowache des iconen Ge= schlechtes gilt. Ebenso gewiß bin ich aber auch, daß von ben Damen felbst ber Schreden nicht getheilt wird; benn sie haben alle ein vollkommen autes Gewiffen, und sind nicht nur, jede für fich felbst, sich bewußt, daß fie entfernt nicht eitel find, sondern sie fürchten auch gar nicht, von irgend Jemand für eitel gehalten zu werden. Sie also können keine anzüglichen Absichten hinter diesem Thema ver= muthen, benn wenn sie sich überhaupt nach lebenden Erempeln diefer Eigenschaft umsehen wollten, fiele ihr Berbacht gang gewiß nur auf Männer; und so erhalte ich von dieser Seite bes Baufes ficher bas Beugniß, bag ich feine foulbige Rudficht durch die Ergrundung einer Eigenschaft verlege, die höchstens auf der andern gefunden werden könnte. Und wenn ich nun darauf käme, in dem, was wir Sitelskeit nennen, nur eine kleine Steigerung einer höchst lobensswürdigen und für den Bestand und das Glück der menschlichen Gesellschaft höchst wohlthätigen Sinnesrichtung zu sinden, so läge es klar vor Augen, daß ich bloß die Geslegenheit ergreife, vor dem Gerichtshof, von dem wir immer ein mildes Urtheil zu empfangen wünschen, eine Schutzede für das männliche Geschlecht zu halten.

Um dabei mit der Gründlickeit zu versahren, die dem Philosophen geziemt, muß ich Ihnen zumuthen, einige allsgemeine Sätze von fast beleidigender Selbstverständlickkeit anzuhören. Wie die meisten Eigenschaften, durch welche wir nicht die intellectuellen Unterschiede der Menschen, sons dern ihre Sinnesart und ihren Charakter bezeichnen, gehört auch die Eitelkeit zwei Seiten unseres Lebens an; sie ist einerseits eine Art und Weise zu empfinden, eine Empfängslichkeit, vermöge der uns gewisse Dinge wohl, andere wehe thun; andrerseits eine bestimmte Richtung unseres Strebens und Thuns, wodurch wir uns jenes Wohlgefühl zu verschaffen, diese Unlust zu meiden trachten. Jenes können wir die passive, dieses die active Seite der Gitelkeit nennen.

Worin aber jene Empfindungen des Siteln wurzeln, und worauf sich diese Bestrebungen beziehen, ist nicht etwas, was wir als einzelne und isolierte Geschöpfe erleben könnsten, sondern es sind Beziehungen, in denen wir zu andern Menschen stehen; die Sitelkeit gehört zu den geselligen Sigenschaften.

Nun find die Beziehungen, in welche wir zu andern treten, doppelter Art. Auf der einen Seite handelt es sich um die Erhaltung unserer realen Eriftenz, um die Befriedigung unferer Bedürfnisse durch unfer Wirken nach außen, um Besit und Macht; ob wir unsere Rrafte freund= schaftlich zu gemeinsamer Arbeit vereinigen, oder im Kampf ums Dafein feindlich gegeneinander wenden, unfer Thun ailt realen Ameden und Veränderungen in der wirklichen Welt der Dinge, wir suchen die Macht andern zu helfen ober bas Recht ihnen zu befehlen und fie für uns arbeiten zu laffen. Auf der andern Seite ruben unsere Beziehungen gu unfern Mitmenfchen nur auf Gedanken und Gefühlen, die der realen Wirkung entbehren und rein idealer Natur find; es fommt jest auf den gunftigen oder ungunftigen Eindruck an, ben wir gegenseitig auf einander machen, und bie Beurtheilungen, die baraus hervorgeben. Die Eitelkeit gehört offenbar gang diefem letteren Rreife an; benn, um ihr Gebiet in vorläufigem Umriß abzugrenzen, es handelt sich bei ihr ja zunächst bloß um das, mas andere von uns benken und sagen, nicht um das, mas sie uns geben ober nehmen, nüten oder schaden.

Wodurch wir nun auf andere einen günstigen Sindruck machen und Gegenstand ihrer Anerkennung werden können, ist sehr mannigsaltiger Art; Gefälligkeit der äußeren Grescheinung, anregende Unterhaltung, bewundernswerthe Kraft und Geschicklichkeit des Körpers oder des Geistes, Hünktlichefeit in der Beantwortung von Briefen oder in der Rückgabe entliehener Bücher, reicher Besitz, hohes Amt, gelten neben-

einander als Borzüge. Aus dem weiten Gebiete deffen aber, was aus verschiedenen Motiven geschätzt wird, zeichnet sich ein engerer Kreis mit einem eigenen Maßstab aus; in ihm wird unser Wollen und Handeln nach allgemeinzültigen Regeln gemessen, der Werth unserer Person nach der Gesinnung beurtheilt, welche sie in ihrem gesammten Verhalten bethätigt, und nach den Erfolgen, welche sie für die gemeinsamen Zwecke der Gesellschaft erreicht. Es ist das Gebiet der Ehre im eigentlichen und strengen Sinne des Worts; und die Geltung, die hier erlangt wird, ist Achtung vor der Ehrenhaftigkeit und Anerkennung des Verzbienstes.

Kür die strenge Betrachtung nach den Grundsägen der Vernunft ist die Pflichterfüllung aus reiner Gesinnung das Einzige, mas in Wahrheit Ehre verdient, und nach diesem Makstab follen wir als unbestechliche Richter uns gegenseitig unsern Werth bestimmen. Aber die wirkliche Empfin= bungsweise der Menschen will sich nicht zu dieser ftrengen Bernünftigkeit bekehren laffen; fie rechnet nicht nach ber reinen Goldwährung des ächten Verdienstes; sie gibt sich nicht die Mühe, immer erft den innerften Kern zu unterfuchen, sondern fie läßt fich meift durch einzelne Seiten, die in lebhafterem Eindruck uns auf den ersten Anblick ge= winnen oder abstoßen, in ihrem Urtheile leiten; und fo gilt in ihrer Werthschätzung nicht nur dasjenige, mas Achtung verdient, sondern alles mas gefällt und erfreut; und wie sie fortwährend die schroffen Unterschiede verwischt, welche die Moral statuieren möchte, so können auch wir

uns die strenge Sonderung der Gesichtspunkte ersparen, wo es sich nur um eine Naturbeschreibung der idealen Beziehungen handelt, in welche die Menschen durch den thatsächlichen Eindruck treten, den sie auf einander machen.

Wenn wir nun aber diefe Begiehungen naber ins Auge faffen, so scheint es, als habe unsere rathselhafte Ratur Alles auf ben Ropf gestellt. Denn man follte boch benten, es müßte uns vor allen Dingen darum zu thun sein, daß wir von unseren Mitmenschen, von allem, mas fie find und thun, diese gludliche und erfreuliche Anregung erhielten; wir mußten ben lebhafteften Bunich haben, bag fie uns gefielen, daß fie uns die Freude bereiteten fie bewundern zu können, daß sie uns den unangenehmen Anblick der Häß= lichkeit ober Ungeschicklichkeit, ben niederschlagenden Gin= bruck ihres Unverftandes, den Schmerz ber Migbilligung ihrer sittlichen Unvollkommenheiten ersparten. Aber nein; daß dieser und jener unser Mißfallen erregt, unserem Zadel ober unserer Geringschätzung verfällt, ertragen wir mit merkwürdiger Leichtigkeit; ja wir finden eine feltsame und schwer begreifliche Befriedigung barin, manches recht ungeschidt, häglich, widerlich, unausstehlich zu finden, recht fraftig tabeln, recht von Bergen verabscheuen zu burfen; und ber, den der bloße Anblick der mancherlei Unvollkommen= beiten seiner Mitmenschen im Ernste tief unglücklich machte, würde uns boch eigentlich als ein munderlicher Beiliger erscheinen. Aber daß wir andern mißfallen, daß wir ihnen Gegenstand eines noch so schwachen unangenehmen Einbrucks werden follen, das verlett uns; verlett uns bochftens bann in geringerem Grade, wenn wir sie nicht als bloße Zusschauer, sondern als feindselige Segner vor uns haben, die es gilt unsere Macht fühlen zu lassen. Und selbst dem Gegner wünschen wir noch nebenher zu imponieren; er soll anerkennen, daß wir Recht haben, und eine hohe Meinung von unserer Macht und Ueberlegenheit, und wo möglich auch noch von unserer Großmuth gewinnen.

Die Allgemeinheit biefer Gemüthsverfaffung verbindert uns in der Regel, uns über diesen merkwürdigen Aug bes menschlichen Geschlechts zu verwundern; wir feben als felbft= verständlich an, daß der Eindruck, den andere von uns er= halten, weniger für fie, als für uns felbst die Quelle lebhaften Genuffes und tieftreffender Berletung ift. 11nd boch, was haben wir benn eigentlich bavon, wenn andere uns so oder so ansehen? Was geht es uns an, ob sie uns in ihren Gedanken Beifall schenken ober nicht? Denn es ware eine febr unzureichende Erklärung, wenn man etwa auf die Berechnung zurückgeben wollte, daß nach dem Ginbruck, ben wir auf andere machen, das practische Verhalten berselben sich richten werbe; daß, wenn wir ihnen gefallen, fie uns beschenken, uns belfen und uns fordern, im entgegen= gefetten Falle uns ftoren und uns icaben werden; wir unterscheiben vielmehr ganz deutlich die aus dieser Nüplich= keitsrechnung bervorgebende Furcht und Hoffnung von dem unmittelbaren Gindruck, ben uns das Bewußtsein zu ge= fallen ober zu mißfallen auch gegenüber von folden macht, bie uns weder nüten noch schaden können; wir behnen ben Rreis berer, um beren Urtheil wir uns bekümmern, weit

über die Grenzen der Gesellschaft aus, mit der wir banbelnd in Wechselwirkung fteben, und in ber bochften Steige= rung dieses Interesses richtet sich ja der Blick selbst auf die ungeborenen Geschlechter. Richt als Mittel zu einem andern Awed also, sondern an sich felbst hat das Bild von uns, das in der Seele eines andern existiert, seinen Werth und seine Bedeutung; die Gedanken als solche, felbst bie verschwiegenen, durch fein Zeichen verrathenen Gedanken, die wir nur vermuthen können, oder die gang harmlosc Meußerung berfelben in Mienen ober Worten, die uns fein Haar frümmen und keinen Pfennig unserer Sabe rauben. vermögen uns in Aufregung zu bringen, als ob unser Wohl und Webe von solchen luftigen und ungreifbaren Gebilden abhienge. Was thun uns doch diefe Gedanken an? Sind wir nicht verrudt, daß wir unser leibhaftiges Dasein vergeffend immer nur nach unserem Schatten seben, daß wir diesen Doppelganger fürchten wie ein Gespenst, und ihm Opfer bringen wie einem Dämon, der Macht hat ju beglücken ober zu verderben? Müffen wir uns nicht von Kalstaff katechisieren und zum Verständniß bringen laffen. daß Ehre keine Wunden beilen und kein Bein ansetzen kann?

So räthselhaft sie sein mag, die Thatsache ist da; wir begnügen uns nicht mit unserem Wissen von uns selbst, mit dieser einsamen Betrachtung unseres eigenen Bildes, nicht damit, daß wir uns nur in der Stille mit andern vergleichen und für unser verschwiegenes Urtheil den Werth unserer Existenz an ihnen messen; wir haben vielmehr ein unüberwindliches Verlangen, Gegenstand der Gedanken

anderer zu sein, und zu wissen, daß sie uns beachten; es ist, als ob wir unserer eigenen Existenz erst sicher wären, wenn sie uns von andern bezeugt ist, als zerstössen wir in Luft, wenn wir nicht gewiß sind gesehen zu werden, als wären wir in Gesahr verloren zu gehen wie eine einzige Handschrift, wenn wir nicht in den Seelen anderer vervielsfältigt sind. Wir sind Idealisten; wir bestätigen fortwährend den Sat, daß dasein eigentlich heißt vorgestellt und gedacht werden.

Diefes Bedürfniß für anderer Gedanken ba ju fein ist zulett nur der Ausdruck der geselligen Natur des Men= schen, und eines der stärksten Motive, welche den geselligen Zustand fortwährend erhalten; in seinen Wirkungen um= faffender und anhaltender als bas gegenseitige Bedürfniß bes Schutes und ber Silfeleiftung, fo gewiß unfere Bc= banken beweglicher und unermüdlicher find als unsere Sande. So lange man die Gesellschaft nur auf das Bedürfniß der physischen Selbsterhaltung gründet, ist jeder für den anderen nur Mittel jum 3med, ein Werkzeug von allge= meiner Brauchbarkeit oder ein besonders gelehriges hausthier; mir am nüglichsten, wenn er gar feinen eigenen Willen hat und als Sclave mir vollkommen unterworfen Aber auch wer über Sclaven gebote, würde sich bes ist. Gefühls seiner Herrschaft nur dann voll freuen, wenn er sich zugleich an dem Eindrucke weibete, den seine Ueberlegenheit hervorbringt; damit ift er aber thatsächlich wieder von seinen Untergebenen abhängig; die menschliche Seele, bie ibm gegenübersteht, ift burch ibre Gedanken eine Macht, ber er sich nicht zu entziehen vermag, und damit erst ift bas Fundament der Gleichheit und Gegenseitigkeit der Beziehungen gelegt, welche die menschliche Gesellschaft auch unter einem Despoten von einer Herbe unter ihrem Hirten unterscheidet.

In der Freude nun, welche uns die Anerkennung anberer gewährt, folgt die Natur ihrem allgemeinen padago= gischen Systeme ber Belohnungen und Strafen; zu bem, wozu fie uns bringen will, reizt fie durch den Genuß, den sie an die Erfüllung ihrer Awede knüpft, und sie straft mit Unlust aller Art die Mißachtung ihres Willens. Rur Er= haltung des Lebens treibt sie durch die Pein des Hungers und das Wohlgefühl der Sättigung; freundliche und fried= liche Beziehungen in der Gesellschaft berzustellen, bat sie weder der unsicheren Berechnung des Nutens überlaffen. noch hat sie der Macht selbstloser und uneigennütziger Men= schenliebe vertraut, vielmehr auf alles, was das gesellige Leben begünstigt, auf alle die Eigenschaften, durch welche wir andern angenehm und förderlich find, noch einen be= sonderen Preis gesett. Anüpft sie doch schon an die äußer= lichste und gleichgültigste Korm des Verkehrs, das bloke Rennen und Gekanntwerden, lebhafte Befriedigung; ja es genügt schon uns zu erheben, wenn nur unser Name von Bielen genannt wird. Welches hochgefühl erfüllt den Brimaner, wenn er zum erstenmale seinen Namen unter ben zur Universität Abgebenden in der Zeitung gedruckt liest, und sich nun vorstellt, daß die Tausende von Abonnenten jest von ihm, dem Paul Müller ober Frig Schulze wiffen;

und ich will nicht bafür stehen, daß nicht auch der eine oder der andere von uns noch in einem Borlesungsverzeich=
nisse seinen Namen aufsucht — natürlich nur um sich zu vergewissern, daß kein Drucksehler sich eingeschlichen hat — aber doch ein geheimes Behagen empsindet, daß nun Urdi et Ordi verkündigt wird, daß er da ist. Machen wir nicht serner den Anspruch, daß die gleichgültigste und slücktigste Begegnung eine dauernde Erinnerung hinterlasse, und im Album jedes Gedächtnisses unsere Photographie ausbewahrt werde; empsinden wir es nicht als eine Beleidigung, von denen vergessen zu sein, die uns früher gekannt? Durch diese seinen Fäden spannt sich ein weites Netz gegenseitiger Beziehungen, durch die zuerst die Isolierung und Fremd=
heit der Einzelnen gegeneinander überwunden und ein Sestühl der Rusammengehörigkeit begründet wird.

Aber wichtiger als bieses bloße Gekanntsein ist uns die hellere oder dunklere Färbung, die unser Bild durch die Gefühle erhält, mit welchen es betrachtet wird; Gesfühle des Wohlgefallens und der Anerkennung hier, Gesfühle des Mißfallens und der Mißbilligung dort. Wer behauptete, daß es ihm nicht wohlthue, zu gefallen, anerskannt, belobt, bewundert zu werden, wäre entweder nicht ehrlich, oder ein gemüthskranker Melancholicus; oder aber, er wäre unerträglich hochmüthig, ein wahrer Menschenfeind, der sich in einsamer Höhe an seinem eigenen Bewußtsein genug sein läßt, und die übrige Welt soweit unter sich sieht, daß er es für eine Erniedrigung achtete, ihre Stimsmen zu hören.

Auch wer sich bewußt ist, in seinem Verhalten sich bloß burch die Gebote der Menschenliebe leiten ju laffen, nimmt ben Beifall, ben er baburch erntet, als eine angenehme Zugabe hin, wie berjenige, ber aus Pflicht fic nährt, doch lieber wohlschmeckende Speise ift; in ber That wirkt aber die Empfindlichkeit für die Anerkennung anderer zugleich als bochst wirksames Motiv, und sie ist eine ber großen Mächte ber Civilifation. Wir durfen uns nur einen Ruftand ausmalen, in dem es Jedem gleichgültig ware, was andere von ihm halten, gleichgültig ob er ihnen an: genehm ober unangenehm, ebel ober gemein erfcheint, und wir bedürfen keiner besonders lebhaften Phantasie, um sofort alle die Gräuel der Barbarei ju übersehen, in die wir versunken maren. Denn auch die ernften Regeln des fitts lichen Verhaltens gewinnen einen großen Theil ihrer wirkfamen Rraft nur burch die Ehre, die fich an ihre Befolgung, bie Schande, bie sich an ihre Berletung knupft; barum ift bas fichtbare und dem öffentlichen Urtheil verfallende Berhalten ber Menschen durchschnittlich um ein gut Theil beffer als ihre verschwiegenen Gedanken und Gelufte. Aber auch bie kleineren Dinge, die keines der gehn Gebote und kein Rechtsgesetz regelt, und die wir doch als wesentliche Beftandtheile eines gesitteten Zustandes betrachten, sind burch jenen Grundzug unserer Natur bestimmt.

Aus ihm geht zunächst das Bestreben hervor, uns in unserer äußeren Erscheinung zu idealisieren, alles was mißfallen und verlegen könnte, zu entfernen oder zu verbergen, den sichtbaren Theil unseres Selbst so zu gestalten, daß er

einen günstigen Gindruck mache. Es liegt im tiefften Grunde ächte Menschenfreundlichkeit schon in bem Beftreben bes Wilben sich zu pupen und burch allerhand Schmud und Rierat fein Meußeres ftattlicher und glanzender zu machen; es ift ein gang richtiges Gefühl darin, daß wir eine Bflicht gegen unsere Rebenmenschen erfüllen, wenn wir ihren Schonbeitefinn zu erfreuen trachten und etwa forgfältig überlegen. welcher Schnitt unfere Geftalt am besten hebt, oder welches Rleid heute Abend angelegt werden foll und welches Band und welcher Schmuck dazu pakt: es ist ebenso eine Pflicht ber Menschenfreundlichkeit, bem Rächsten bas Mitleid zu ersparen, bas er mit einem ungenügend gegen die Winterfalte geschütten haupt ober einer Lucke in dem Zaun em= pfinden mußte, über den bei homer die Worte entflieben. Es liegt eine tiefe Philosophie in dem Interesse, das wir biefen Fragen widmen, und das angestrengte Nachdenken, das sie zuweilen fordern, ist darum erklärlich: wir treten damit für eine teleologische Naturbetrachtung ein, für die Ueberzeugung, daß die Natur dem Menschen eine Geftalt von idealer Zwedmäßigkeit, Vollkommenheit und Schönheit verleihen wollte, und daß es unsere Aufgabe sei, diese Awecke als erfüllt darzustellen und ihr nachzuhelfen, wo zufällige Störungen ihre Absichten vereitelt haben; wir widerlegen ben Bessimismus, der die Welt für unvernünftig und zweckwidrig erklärt, indem wir die Anerkennung ihrer Schönheit erzwingen: und es ift ja nur ein Ausfluß berfelben Zweckmäßigkeit ber Natur, wenn sie uns nun durch ein angenehmes Gefühl für die Opfer entschädigt, die wir ihrer Verherrlichung bringen.

Freilich spricht sich in unsern Gewohnheiten die Ueberzeugung aus, daß nur die eine Salfte der Menschheit die natürlichen Anknüpfungspunkte für biefe afthetische Ibealisierung barbiete, bei ber andern, mit Ausnahme weniger besonders Begunstigter, die raube Wirklichkeit nur die realiftische Darftellung bes Charakteristischen gestatte. Bei Bolfern niederer Culturftufe allerdings fuchen beibe Gefchlechter wetteifernd sich zu puten und zu schmuden; mit fortschreitender Ginficht icheint die Menscheit gefunden zu haben, baß bas mannliche Geschlecht beffer thue, auf folde Sebung seiner äußeren Erscheinung zu verzichten und nur etwa auf Bebedung seiner allzu sichtbaren Mängel sich zu beschränken; ben Doblen. Elstern und Nebelkräben in winterlicher Landschaft gleich haben wir aus unserer Tracht die Karbe beseitigt und den Schmuck verbannt, bochstens daß ein aus ben ältesten untersten Schichten verschämt bervorlugender Bembknopf noch, wie eine Berfteinerung, an jugendlichere Berioden erinnert. Denn was etwa im Gebiete der De= coration an farbigen Banbern und Sternen sichtbar wirb. foll ja nicht birect als verschönernber Schmud auf bas Auge wirken, sondern ift nur Symbol für unsichtbare Borguge.

In der Offenbarung dieser ist uns zu unserem Trost ein weites Gebiet idealisierender Selbstdarstellung geblieben, auf dem wir mit dem schönen Geschlechte zu wetteisern vermögen. Geberden, Worte und Handlungen sind der natürzliche Ausdruck des Innern, der Gedanken, Stimmungen und Gesinnungen. Und nun beruht ja unser ganzer gesselliger Berkehr darauf, daß wir nicht rücksilos gegen

ben Eindruck, ben wir auf andere machen, unsere Gedanken aussprechen, unsern Stimmungen Ausbruck geben, unsere Gefinnung bethätigen. Wir find Schauspieler, und unser Publicum besteht auch aus Schauspielern; jeder spielt eine Rolle und ftellt fich mit mehr ober weniger Glud fo bar, wie er eigentlich sein sollte, ober wenigstens wie er municht, daß er den andern erscheine. Zwar mehr Berftand und Wit zu verrathen als man hat, ist eine schwierige Sache, und wer hierin bedeutender erscheinen will als er ift, verlegt sich besser auf stummes Spiel mit vielsagendem Lächeln und ausdrucksvollem Ropfnicken; aber liebenswürdige und eble Eigenschaften bieten sich leichter ber dramatischen Runft. Wir gewöhnen uns, in Gesellschaft uns beiter und aufgelegt zu zeigen, wenn wir verdrießlich und verstimmt find; wir verbüllen unser Mißfallen, unsern Born und Haß, und spannen alle Rraft der Selbstbeberrichung an, um feine Scenen herbeizuführen; wir zeigen uns theilnehmend, für jede Aufmerksamkeit dankbar, gegen unsere Reinde großmuthig, in unsern eigenen Ansprüchen bescheiben. Es ware eine sehr kurzsichtige Moral, welche diese Komödie, die wir fortwährend gegeneinander spielen, in Bausch und Bogen als täuschenden Schein und unwürdige Heuchelei verurtheilen und damit alles, was wir Lebensart und Anstand nennen, verwerfen wollte, wo es nicht ächter, natürlicher, unverfälschter Ausdruck unserer wirklichen Gesinnung und Stimmung ift; die uns verbieten wollte, dem ungelegenen Besuch, deffen Klopfen uns ein verdriefliches Brummen erweckt, zu sagen, daß es uns freue ihn zu seben, oder gebote durch

aufrichtiges Schelten bem Aerger Luft zu machen, ben uns ein burch die Ungeschicklichkeit des Nachbars verdorbenes neues Rleid ober ein Fleden Rothwein auf einem frischen Tischtuche verursacht. Es genügt auch nicht, biesen Schein etwa dadurch zu entschuldigen, daß er ja nicht täusche und von allen durchschaut werde, daß Riemand unsere Höflickeiten für baare Münze nehme, und die kleineren und sanfteren Mittel, mit benen wir jest unsere Unzufriedenheit andeuten, die Rraft und Wirkung der ftarkeren und gröberen gewinnen, zu denen die ungezügelte Natur uns treibt. Es liegt vielmehr, wie in der Bflege der außeren Erscheinung, so auch in dieser Schauspieltunft, trop ben bamit verbundenen Gefahren, eine tiefere Bedeutung, eine Hulbigung, die einem menschlichen und sittlichen Ideale bargebracht wird; was wir thun, foll nicht mit jeder Aufwallung unserer Leibenschaften, sondern mit unserem wahren und befferen Selbst harmonieren; die äußere Darftellung eines edleren Charafters wirkt als sittigende Macht nach innen zurud, und das Wort Mignons: So lagt mich scheinen, bis ich werbe, trifft den wahren Sinn diefer Aeuße= rung unseres Strebens nach Anerkennung.

So gewiß nun das Prädicat der Eitelkeit eine Schwäche bezeichnen und einen leichten Tadel ausdrücken will, so gewiß kann es nicht diese allgemein menschliche Sinnesart überhaupt meinen, welche des Beifalls und Lobes sich freut, und durch die Art, wie wir uns verhalten und darstellen, Mißfallen und Mißbilligung zu vermeiden trachtet. Wir würden im Gegentheil den, der dagegen unempfindlich

wäre, mit weit stärkerem Tabel hochmuthig oder unversschämt nennen. Nur einige besondere Zweige also, die auf diesem Stamme wachsen, können wir als Eitelkeit bezeichnen wollen; denn allerdings gibt es Unterschiede theils in dem Grade jener Empfindlichkeit, theils in der Richtung, in der sie sich äußert.

Unter einem eitlen Menschen verstehen wir nun jedens jalls einen solchen, bei dem die Empfänglichkeit für Anerstennung besonders lebhaft ist, und die daraus entspringenden Gefühle eine unverhältnißmäßige Stärke besitzen; wir unterscheiden ihn aber von dem Ehrgeizigen, mit dem er diese allgemeine Richtung theilt, dadurch, daß der Ehrsgeizige auf verdientes und dauerndes Lob achtungswerther Leistung ausgeht, und mit dem jeweils Erreichten unzufrieden seine Kraft anspannt, um immer größere Ehre zu erwerben, der Eitle aber auf die gegenwärtige Anerkennung dessen Werth legt, was er schon ist, und sich jeder Art des Beifalls, auch des vorübergehenden Eindrucks freut.

Nun kann, was so lebhaft uns erregen soll, nicht etwas sein, was wir als selbstverständlich erwarten oder was wir längst gewöhnt sind. Es geht mit dem Wohlgefühl der Anerkennung wie mit dem der Gesundheit; in gewöhnlichen Beiten fühlen wir uns nicht besonders beglückt, wenn wir Morgens aufstehen können und keine Schmerzen haben. Sitel kann nur sein, wer der Anerkennung nicht sicher ist und im Geheimen fürchtet zu mißsallen; nur wer mit Zagen das Urtheil anderer erwartet, kann durch den günstigen Ausfall desselben hoch beglückt werden. Aphrodite können

wir uns nicht eitel benten; fie weiß daß fie icon ift, und es kann ihr keine freudige Neberraschung sein, wenn sie be= zaubert. Aber die Sterblichen, die nicht in fertiger Schonheit dem Meere entsteigen, sondern langsam aus den Schulbanken beraus machsen, pflegen die glückliche Zeit solcher Ueberraschungen burchzumachen; fie fangen an zu merken, baß fie beachtet werden, daß fie gefallen, und nun erft wachsen sie in ihren eigenen Augen und achten begierig auf jedes Beichen ber Aufmerkfamkeit, auf jedes Wort, bas fie anerkennt; und aus der paffiven Gitelkeit machft bie active von felbst hervor, welche sich bemubt, bei jeder Gelegenheit vor ben Augen ber Richter zu bestehen und neuen Beifall zu ernten. Aber auf dem Niveau biefer Eitelkeit kann in die Lange doch nur stehen bleiben, wer fortfährt sich selbst zu mißtrauen, und also immer wieder bie eigene Schähung feines Werthes von dem Urtheil an= berer abhängig macht, und für jede neue Anerkennung bankbar ift, weil er nicht bas Selbstgefühl bat, fie als sein Recht zu fordern. So ist die Eitelkeit dem Stolze entgegengesett, ber im sichern Bewußtsein bes eigenen Berthes der Anerkennung wenigstens der Urtheilsfähigen zum Voraus gewiß ist, und ruhig gerade aus geben kann, ohne rechts und links ju schielen und ju borchen, mas die Leute fagen und mas fie für Gefichter machen. Und biefelbe Un= sicherheit brangt ben Gitlen nun, burch bas Einbruck zu machen, was in die Augen fällt; er geht barauf aus, von ben Leuten gesehen zu werden und von jedem einen wohl= gefälligen Blid ober ein zustimmendes Wort zu erhaschen: er thut mit Borliebe, was den augenblicklichen Beifall möglichst Vieler hervorruft; denn das verständige Urtheil über den ganzen Mann pflegt nicht so leicht und nicht so oft hörbar zu werden, als das slüchtige Lob einer einzelnen öffentlichen Leistung, einer gelungenen Bolksrede oder auch eines populären Vortrags.

Diese Eitelkeit ist der Trost der Unsicheren und Schwachen, wo sie gutmüthig und heiter genug sind, sich an jedem
Sonnenblick des Beisalls zu freuen; ihre Qual aber, wo
sie mit besonderer Stärke jede Berletzung empfinden, weil
das eigene Bewußtsein gegen den Tadel wehrlos ist. Dieser
verbreitetsten Form der Eitelkeit, die zudem keine seste
Grenze von der normalen Empfindlichkeit scheidet, können
wir nicht zürnen; sie erkennt ja demüthig die Ueberlegenheit unseres Urtheils an und bemüht sich naw und offen
um ein gutes Zeugniß; sie macht gesellig, lenksam und
bienstwillig; wir können sie als die Liebenswürdige
Eitelkeit bestimmen, und wir würden sast etwas vermissen, wenn sie ganz aus der Welt verschwände.

Aber berselbe Zweig treibt noch vereinzelte andere Blätter. Das Bedürsniß, sich anerkannt zu wissen, ist lebshaft; der ausgesprochenen und deutlich hörbaren Bewunderung ist viel zu wenig, um den Appetit zu stillen; es gessellt sich dazu der Berdruß des Eitlen, daß es Leute gibt, auf die seine Schönheit keinen Eindruck macht, oder die bei seiner Unterhaltung gähnen, oder die sonst gegen seine Vorzüge blind sind. Gegen solche Berweigerung der Alimente seines Selbstgefühls hilft er sich nun dadurch, daß er sich

selbst an die Stelle des Ruschauers versett, und an sein eigenes - natürlich unbefangenes - Urtheil appelliert; fie stellt sich vor den Spiegel, um zu finden, daß sie doch gewiß hübsch und auch geschmackvoll gekleidet sei, und Jedem gefallen muffe, ber Augen habe; er liest fich Stellen aus feinen Werken oder Gedichten vor, fie find treffend, geift= reich, packend, klassisch - und damit ift von dieser Appellationsinstang bas Urtheil erster Instang vernichtet, auf biesen Spruch hin wird die Entscheibung berer, die geschwiegen haben, nach dem Grundfat "Wer schweigt, der ftimmt au" ergänzt, und die künftigen Entscheidungen anticipiert. Das ist das Thun der Eitelkeit, die wir die felbstgefällige nennen, nicht um zu fagen, daß sie nur sich selbst gefallen wolle, sondern daß sie sich einbildet, mas ihr gefalle, muffe auch dem Publicum gefallen, das fie fich im hintergrunde denkt.

Gine Abart ber selbstgefälligen Citelkeit bes Gingebilbeten ift die thörichte Citelkeit, die sich in den Mitteln vergreift, durch welche sie Beisall zu gewinnen glaubt. Mittelmäßige Sedichte drucken lassen; über einen kleinen geselligen Berstoß tiesere Bekümmerniß empfinden, als über eine Läßigkeit im ernsten Geschäft; durch jugend= lichen Put blühend erscheinen wollen, der doch nur durch den Contrast die Bergeblichkeit dieses Beginnens um so beutlicher hervortreten läßt; in gleichgültigen Künsten die Auszeichnung suchen, die man sich durch wichtigere Lei= stungen verdienen könnte; mit grauen Haaren eroberungs= lustig tänzeln, — das sind die Züge, die wir in höchster Steigerung als die lächerliche Sitelkeit bes Geden bes zeichnen.

Bis jest haben wir immer noch gutartige Erscheinungs= formen dieser Spidemie beschrieben; aber sie tritt auch in weniger harmloser Beise auf. Denn auch in dieses Be= biet, das ursprünglich auf gesellige und menschenfreundliche Sinnesrichtung fich gründet, brangt mit bem egoiftischen Rampf ums Dasein ein feindseliges Element sich ein. Der autartigen Gitelfeit genügt es, ihren Theil des Lobes qu ernten; die neibische will, bag ihr Theil ber größte sei; fie lebt von Comparativen und Superlativen, fie will nicht glänzen wie die Sterne am Kirmament, die zu Tausenden bas Auge erfreuen, sondern wie die Sonne, vor der alle anderen Lichter erbleichen. Der Spiegel an der Wand foll nicht nur fagen: Du bift ichon, fonbern wie ber ber Rönigin im Märchen: Du bift bie Schönste im ganzen Land; die glanzenoste Theaterfritik macht einen Buhnenberos unzufrieden, wenn baneben eine ebenso gunftige einer andern Rolle ftebt; es ift ibm unerträglich, bag, mit Göthes Wort, zwei solche Kerle da sein sollen.

Darum beginnt nun der Wettkampf; zuerst in Gebanken, in der stillen Vergleichung des Sindrucks, den ich
selbst machen müßte, mit dem, den andere auf mich machen; in der Abschätzung, um wie viel besser ich aussehen, reden,
schreiben würde, als dieser und jener; in der Zuversicht,
daß ich solche Fehler wie andere doch gewiß nicht gemacht
hätte; und im Eifer dieser stillen Vergleichung wassen wir
— ich meine natürlich nicht uns — unsere Brust mit dreis fachem Panzer gegen die Wirkungen, die fremde Bortrefflichkeit auf uns ausüben könnte, setzen blaue Brillen auf, um kein zu helles Licht sehen zu müssen und das Auge für das Mikroskop tauglich zu erhalten, durch das wir die eigenen Berdienste betrachten. Welche wunderliche Rangordnung käme doch heraus, wenn jeder aufrichtig den Plat bezeichnete, an den er nach seiner Meinung eigentlich hingehört!

Nun gilt es aber eben darum, auch nach außen den Eindruck zu steigern, alle Mittel aufzubieten um andern das Berständniß für die eigene Bortrefflickeit zu öffnen; und das nächstliegende ist, von sich selbst zu reden, sich zu loben, von seinen Heldenthaten, oder noch besser von dem Lobe anderer zu erzählen; in gespreizter Bichtigthuerei auch in den gewöhnlichen Dingen seierlich zu sein, um den Eindruck des Bedeutenden zu machen, und jede Leistung eines Andern, die mit Anerkennung erwähnt wird, nöthigensfalls durch Gegenüberstellung der eigenen Triumphe auf ihr richtiges Maß zurückzusühren.

Aber diese prahlerische Eitelkeit, besonders widerwärtig, wo sie nur durch plumpe Schaustellung des Reichthums imponieren will, versehlt ja meist ihren Zweck und erweckt die Lust des Widerspruchs; was seiner zu Werke geht, sucht durch die klagende Methode zum Ziel zu kommen, die einen Widerspruch zu unsern Gunsten heraussordert. Man thut recht bescheiden; man setzt sich gegen andere herab; man seufzt mit melancholischer Stimme, daß nichts gelingen wolle. Aber wehe dem, der naiv genug ware zuzustimmen, in aufrichtiger Theilnahme mit zu Kagen und zur Resignation zu mahnen; wuthende Blide wurden die elegische Weichheit Lügen strafen.

Diefe beuchlerische Bescheidenheit führt uns nun in eine Region bes gefelligen Scheins jurud, die eine Carricatur feines ursprünglich eblen Sinnes ift. Wir vermuthen, baß es dem andern besonders angenehm ift, wenn er er= fährt, daß er von uns bewundert wird, und ftatt ihn da= burch zu gewinnen, daß wir felbst uns in einer idealeren Gestalt ihm zeigen, machen wir uns jum blogen Spiegel, in bem er sein verschönertes Bild fieht; wir reflectieren nicht bloß den Schein, ben er felbst zu verbreiten trachtet, sondern fügen einen zweiten kunftlichen Schein bingu, in ber Aussicht, daß ihm ein Spiegel besonders werthvoll, und um fo werthvoller fein werde, je fcmeichelhafter fein Bild baraus zurückstrahlt. Und nicht nur bas; indem wir vor andern, oder gar öffentlich übertriebenes Lob ausfprechen, bat ber Gelobte die Befriedigung, daß fein ge= schmeicheltes Bild auch von andern gesehen wird; burch biesen doppelten Rester sieht er sich von lauter verschönerten Abbildungen umgeben, und er erfährt jenen schwindel= erregenden Eindruck, den wir in einem Spiegelfaale em= pfangen. Wo biefe Methode liebensmurbig zu fein und sich angenehm zu machen die herrschende würde, da wäre allerbings alle Wahrheit bes geselligen Berkehrs, bie mit bem gefälligen Scheine des Anstands sehr wohl zusammen= bestehen kann, ber Lüge preisgegeben, nicht bloß ber Lüge bessen der schmeichelt, sondern auch der halbbewußten Selbst=

täuschung beffen, bem geschmeichelt wird. Dem cynischen Grundfat: Calumniare audacter, semper aliquid haeret, tritt jest ber nicht minder cynische zur Seite: Adulare audacter, semper aliquid haeret; ber, ben Du lobst, um ibm zu gefallen, wird, wenn er Dich auch nicht für aufrichtig balt und einige Procente abzieht, fich boch angenehm ge= kitelt fühlen und Dir gunftig fein; benkst Du, er mare mißtrauisch, wenn Du ihn felbst lobst, so lobe seine Rinder, lobe seinen hund und seine Rape, zeige Dich von der kleinsten Rleinigkeit, die ihm gehört, entzuckt, fo wirst Du bei ihm einen Stein im Bret haben. Denn es gehört immerhin einiger Weltverstand dazu, die ächte und wahrhaftige Theil= nahme an dem, was uns angehört und uns erfreut, von täuschendem Spiegeln zu unterscheiden, und nur gesunder Geschmack empfindet Edel vor solcher Süßiakeit. aber, und nicht immer die Schlechtesten, zieht eine bamonische Gewalt in den Rigel dieses Spiegelspieles so hinein, daß sie es nicht entbebren können, und daß, wie dem Säufer der Taumel, so ihnen die geistige Berauschung im Weihrauch jum täglichen Bedürfniß wird. Und wie ber Säufer am Embe beim gemeinsten Getränke anlangt, so verliert, wer dem Delirium der Lobsucht verfallen ist, zu= lett die Unterscheidung für den Werth der Person, aus beren Munde das Lob kommt; der Eitelkeitswahn erzeugt Hallucinationen, und mer die vierte Gallerie flatichen bort, glaubt es sei bas ganze Publicum.

Kein Wunder, daß der widerliche Anblick solcher wahn= kranken Sitelkeit den verständigen Menschen treibt, auf seiner Hut zu sein, und auch jeden Schein der Eitelkeit zu meiden; alle die Mittel zu verschmähen, welche der Eitelkeit dienen könnten, Sorgfalt in der Kleidung, Gefälligkeit im Benehmen, freundlichen Dank für erwiesene Ehre; alle Welt soll wissen, daß er nicht darauf ausgeht ihr zu gefallen. Häufig ist es ja wahrhaftige Einfachheit und ächter Eiser um die Sache, der sich so äußert. Aber schon Socrates hat dem Antisthenes gesagt, daß durch die Löcher seines Mantels die Sitelkeit hervorsehe; mit dem Scheine der Eitelkeit ist nicht sie selbst verschwunden, und nur aus Eitelkeit wollen manche zu denen zählen, die nicht eitel sind; die Krankheit hat sich nur auf die inneren Theile gezogen, und ist um so hartnäckiger.

Mit dieser letten Form der Sitelkeit, der ver steckten, könnte ich meine Naturgeschichte derselben schließen, wenn ich dächte, Sie halten es für möglich von der Sitelkeit zu handeln, ohne auf die Mode zu kommen; denn die periosdischen Seufzer, die ihre Wechsel uns auspressen, sind zwar oft heuchlerisch genug; wie viele möchten doch den Glanz missen, der auf sie selbst von der Eleganz, die an ihrem Arme wandelt, zurücksällt — aber geheuchelt oder nicht, jedenfalls werden sie auf Rechnung der leidigen Sitelkeit geschrieben, welche nicht lassen könne, immer die neueste Wode mitzumachen. Nun din ich diesem Capitel gegenüber freilich in einer schlimmen Lage; die Philosophie muß suchen, die Dinge zu begreifen, und geht von der Vorausssehung aus, daß das Wirkliche vernünftig ist, aber die Mode oder vielmehr die Moden überzeugen uns, daß es

mehr Dinge im himmel und auf Erden gibt, als unsere Philosophie verstehen kann; und da es mir noch nicht ge= lungen ift, auch nur ben erften Schritt zu thun und ficher au ergründen, wer benn bie myfteriofe Macht ift, welche anordnet, daß man jest breite Bute tragt, jest fpige, jest Bute. Die feine Bute find, und welche ju glauben befiehlt, daß was 1879 schön und fein war, 1880 unpassend, 1881 aber abscheulich und unanständig sei, so kann ich nur bis zu befferer Belehrung meine vorläufige Anficht aussprechen. baf Citelfeit und Mobe vielmehr in birectem Gegensate steben. Es erfordert ja nichts als Selbstverläugnung, nicht bloß auf jede Bequemlichkeit und Zwedmäßigkeit ber Kleibung zu verzichten, sondern auch zu tragen, was zu Ropf und Gestalt vielleicht gar nicht paßt, mit mabrhaft mili= tärischem Gehorsam jebe Uniform anzulegen, welche von ber geheimnisvollen Regierung befohlen wird, und von biefer strengen Disciplin nur in den seltenen Källen turgen Urlaub zu erhalten, wenn lebende Bilber ober eine Theatervorstellung ermöglichen bem eigenen Geschmad zu folgen, wo dann auch herauszutreten pflegt, wie viel Licht für gewöhnlich unter ben Scheffel ber Mobe gestellt wirb. Herrschaft der Mode könnte als Folge einer demokratischen Berschwörung ber Mittelmäßigkeit ber großen Maffe gegen bie Aristokratie bes personlichen Abels, eines nihilistischen Complots für die Gleichheit aber gegen die Freiheit erscheinen; indem alle Aufmerksamkeit auf das Rleid gezogen wird, foll der freilich vergebliche Versuch gemacht werden, alle Unterschiede der Geburt verschwinden zu laffen. Fragen

wir aber nach bem Motiv, aus dem sich die selbstverläug= nende Unterwerfung unter jene Befehle erklaren lagt, fo kann ich nichts finden, als lobenswerthen Gemeinfinn. Denn die Mode des Tages ist zulett doch nicht so ganz demofratischer Natur; sie bat ihre Bedeutung als Erkennungs= zeichen für das, mas man die Gesellschaft, man meint die feine Gefellichaft nennt; indem man der Mode folgt, erklärt man feine Rugeborigkeit zu berfelben, schließt sich mit Seinesgleichen zusammen, und erhalt gerade baburch bie sociale Ordnung. Freilich hat das Erkennungszeichen ben Uebelftand, kein geheimes ju fein, wie das der Freimaurer; benn jedes ftrebsame Stubenmädchen bemächtigt fich beffelben auch, und rechnet sich damit zu den Bevorzugten, die man unter dem mystischen "Man" versteht; auch sie legt ab. was "man" nicht mehr trägt; und badurch ift es noth= wendig, alle paar Monate eine neue Barole auszugeben. um durch den Vorsprung der Neuheit die Gesellschaft zu Richt die Befriedigung der Eitelkeit also wird in ber Mode gesucht, sondern die Ehre des punktlichen und opferwilligen Gehorfams gegen bas geheime Comite der vermanenten Revolution an Haupt und Gliedern im Dienste der socialen Ordnung. Richt einmal die zulett betrachtete versteckte Eitelkeit kann im Spiel sein; benn diese will sich boch auszeichnen, gegenüber ben anderen auffallen; die Mobe wird aber gerade mitgemacht, um ja nicht aufzufallen, um nicht den Schein zu erwecken, als ob man seinen eigenen Geschmad haben und sich dadurch über die andern erheben wollte; wer der Eitelkeit der Löcher im Mantel hulbigte, würbe sich vielmehr außer Reih' und Glied stellen. Mögen auch die einzelnen Moden ursprünglich mit dem Gedanken ersunden werden, daß sie gefällig und reizend sind, so vollzieht sich durch ihre Berallgemeinerung unsehlbar der fortswährende Proces der Selbstvernichtung der Eitelkeit, und so komme ich zu dem Resultate, daß, was die Mode vorschreibt, im Grunde ein sein ersonnenes System von Bußzübungen ist, um alle Eitelkeit auszurotten, die sich auf die äußere Erscheinung gründen könnte. Es erhellt daraus, welches Recht die Frauen zu dem Glauben haben, daß sie von dieser Eigenschaft frei sind. Wie es bei uns Männern steht, ist eine andere schwierigere Frage; ganz kann ich unser Geschlecht ehrlicherweise nicht von jedem Verdachte freisprechen; ich selbst wenigstens wünsche lebhaft, durch einen kurzen Schluß Sie angenehm zu überraschen.





## 14 DAY USE RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED

## LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed. Renewed books are subject to immediate recall.

| The second leaves of the second     |                                                         |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| SEP 3 0 1966 4 1                    |                                                         |
| 20May'61RC                          | RECEIVED                                                |
| SE                                  | P 2 3 '66 - 11 AM                                       |
| REC'D LD                            | LOAN DEPT.                                              |
| MAY 2.2 1961                        | MAY 29 1967 83                                          |
|                                     |                                                         |
| 7 Jan'64 Juy                        | MAY 1 7 63 10 200                                       |
|                                     | 100                                                     |
| REC'D LD                            | RESID LO                                                |
| JAN 6'64-12 M                       |                                                         |
|                                     | AUTO DISCUM 12 '89                                      |
| 170ct'64AA                          |                                                         |
| REC'D LD                            |                                                         |
| APR 9'65-4 PM                       |                                                         |
| LD 21A-50m-12,'60<br>(B6221s10)476B | General Library<br>University of California<br>Berkeley |

